
 1 

               《大學》與《聖經》心得                     鄭國治著  

            序  

    宋朝大學者程子說 :   “《大學》 ,孔氏之遺書 ,而初學入德之門也 .”

一本不被中國歷史淘汰而能存留兩千多年的著作 ,肯定有其不可磨滅

的價值和現代的意義 .舊約聖經有三千多年的歷史 ,每天有十幾億的人

在誦讀 ,有無數的學者專家 ,窮畢生之力在研究 ,肯定對人生永恆的意義 ,

有其深遠的影響 .我寫 :《大學》與《聖經》心得 ,目的不是提倡復古 ,

而是探索其中珍貴的奧義 ,尋找為人行事 ,待人接物 ,樹立德性 ,更新生

命 ,齊家治國的實際途徑 ;豐富我們的生命 ,使我們活得更多姿多彩 ;使

我們有如朝露的生命能扎根於永恆 .  

    本書主要根據《大學》所有的十篇精華的內容 ,和《聖經》的啟示 ,

闡釋 :  明德之道、新民之道、至善之道、本末之道、格物致知之道、

誠意之道、正心修身之道、修身齊家之道、齊家治國之道、治國平天

下之道 .其中重要的義理 ,是古今常存、中外恆守的 .尤其對  “本質”的

探索 ,更是忙碌的現代人所該知道的 .  

    希望本書能豐澤你的知識 ,提升你的思想 ,使你的生命更有活力 ,生

活更有毅力 ,人生更有方向 ,對人類社會更有貢獻 !  

    承蒙孟子第七十代裔孫,孟廣志兄校正,謹此致謝. 

 

                                                               鄭國治序于 美國 洛杉磯 2007 年 9 月 

 

目錄  

序  



 2 

一 .  明德之道  

二 .  新民之道  

三 .  至善之道  

四 .  本末之道  

五 .  格物致知之道  

六 .  誠意之道  

七 .  正心修身之道  

八 .  修身齊家之道  

九 .  齊家治國之道  

十 .  治國平天下之道  

附錄  一  

《大學》原文  

附錄  二  

聖經書名及簡稱  

作者簡介  

 

 

一 .  明德之道  

    

    宋朝的理學家程子說 :  “大學 ,孔氏之遺書 ,而初學入德之門也 .”  

    “  大學之道 ,在明明德 .”  (《大學‧  經文》 )   

    大學 ,是周朝時代 ,國家所設立的最高學府 .但《大學》這本書 ,是二

千五百年前 ,孔子的言論 ,由他的學生所記述的一本書 ,是四書的第一本 .

古代科舉考試 ,  《大學》是必修科 .  



 3 

    一本不被歷史淘汰 ,而能存留二千五百年的書 ,肯定是一本非常有意

義有內容的書 .它普遍被教育界和思想界所重視 ,必有其高深的哲理和

價值 ;它對現代人的生活與人生觀具有無限的影響力 ,可促進家庭和夫

妻的關係更和睦 .對社會的穩定和國家的發展也會有很大的幫助 .  

    《大學》開宗明義 ,第一句話 ,就說到要明白光明磊落的品德 .但在

現實的社會中 ,人追求的不是怎樣明白光明的德性 ,怎樣提高人的道德

標準 ;而是不擇手段 ,想怎樣多搾一些錢 ,多得一些物質的享受 .  

    我從報紙讀到一條有趣而震撼國際媒体的新聞 .即索賠 5400 萬美

元一條褲子的官司 .美國華府一位律師出身的行政法官皮爾遜 (Roy 

Pearson)  ,控告一家乾洗店的韓裔店主 ,因丟失了他的一條褲子 ,並  

“獅子大開口”,求償 5400 萬美元的天價 .使這場官司成為全球注目的

焦點 ,皮爾遜也因此成為濫用司法制度的美國象徵 .  

    為甚麼可索賠 5400 萬美元?自以為懂得法律的皮爾遜 ,振振有詞的

表示 ,因為這家洗衣店掛出  “保証滿意”的牌子 ,違法欺騙消費者 .他根

據華盛頓特區 (DC)保護消費者法 ,每天應課以罰款 1500 美元的規定 .

後來他又加上  “精神受損”,損失大筆調查和訴訟費用 ,浪費在訴訟上的

時間損失 ,更是無法估計 ,包括花費至少一千小時 ,而且他對洗衣店不滿

意 ,以後必須找更遠的洗衣店 .又加上他沒有車 ,每個周末必須租車送衣

服去其他洗衣店清洗 ,租車費 1 萬 5 千美元 ,種種的理由 ,前前後後

1200 個日子 ,都要洗衣店賠償 .所以要的是天文數字 .  

   這場官司起源是皮爾遜把幾條西裝褲送到這家乾洗店 ,請店主修改 ,

修改費是 10.50 美元 .  皮爾遜事後說 ,店主送回的褲子有一條不是他早

先送去的 ,因而興訟控告對方欺騙 .  



 4 

    一開始 ,店主忍痛認賠 1150 美元 ,皮爾遜幾個月後再找來律師交涉 ,

店主再同意賠償金提高到 3000 美元 .又增到 4600 美元 ,但皮爾遜仍不

滿意 .  

    但是 ,華盛頓特區高等法院法官茱迪絲‧巴特諾夫 (Judi th  

Bartnoff)裁決 ,  皮爾遜未能証明乾洗店送還的褲子不是他的 .這家店

沒有違反華府特區的保護消費者法 .她寫道 :  “一個講理的顧客不會把  

‘保証滿意 ’解釋為 :商家必須滿足顧客的無理要求 ,商家既使有爭辯的

理由 ,也必須同意顧客的要求 .”最後宣判 ,洗衣店免賠 .  

     此案裁決之後 ,傳遍全世界 .喬治亞城大學 (Georgetown 

Univers i ty)法學教授羅斯丹 (Paul  Rothstein)說 :  “這個案子讓美國

司法体系 ,在世人面前丟臉 .更令人生氣的是 ,興訟者是一位律師出身的

法官 .”  

    華盛頓郵報網站的評論 ,多支持法官的裁決 ,譴責原告皮爾遜的貪

婪、無恥和愚蠢 ,為乾洗店韓裔店主洗雪罪名表示欣慰 .  

    皮爾遜為甚麼會落到如此貪婪的地步?因為他不知道孔子所說 :  “明

明德”!  “明德”是做人的最基本道理 .上至統治者 ,下至小老百姓 ;甚至

最親密的家人 ,或夫妻都要  “明明德” .有光明磊落的德性 ,家庭才會和

睦同居 ,夫妻才不會越軌 ,法庭才會有公義 ,社會才會有和平 ,國家才會

有進步 !  

    道德是一國之本 ,老百姓無道德 ,人民就會作亂 ;官員無道德 ,就會貪

腐 ;統治者無道德 ,就會魚肉百姓 .羅馬帝國的崩潰 ,就是內部先腐化 ,失

去道德的標準 !  

     但 ,怎樣才能  “明明德”? 



 5 

    孔子根據書經康告篇說 :  “克明德”.就是說 :  “要能彰顯光明的德

性 .”在此孔子不強調財富、名譽、地位、權柄 ,而是注重光明的德性 .

因為德性是人生命的內涵 ,人的素質 .孔子看重人格的塑造 ,遠勝於外在

的財富、名譽、地位、權柄 .但世人勞勞碌碌 ,卻追求外在的物質享受 ,

內在卻是一片蒼白和虛空 .  

    孔子又用《書經》太甲篇說 :  “顧諟天之明命”.就是說 :  “要顧到上

天所賜給我光明的命令 .”孔子從人的層面向上提高到  “天”的層面 ,表

示單有人的道德標準還不夠 ,還要有  “上天”的聖潔光明的命令與原則 .

換句話說 ,人不但要有  “人德”,還要以  “天德”為楷模 .  

    孔子所言之  “天”,是有位格的  “天”,他能賜人光明的命令 ,是有意

志、思想、感情的 ,是能有行動的 .聖經在這方面闡釋的非常清楚 .  

    孔子又引用《書經》堯典說 :  “  ‘克明峻德 ’ .皆自明也 .”就是說 :  “要

能明白最大的德性 .”這三篇的內容 ,都說到要使自己能明白光明的德

性 .古代的聖賢注重怎樣使自己有光明的德性 ,成為正人君子 .現代的人 ,

尤其是商家 ,以利潤掛帥 ,面臨激烈競爭時 ,往往有不擇手段的作法 ,於

是毒奶粉、毒肉包、假雞蛋、甚至玩具、牙膏、以至海產品都含有危

害人体健康毒素 .難道這是社會的常態嗎?或是一個變態的社會?我們

彷彿是活在一個危機四伏的環境中 .   “明德”之道似乎距離我們現實的

生活太遙遠了 .我們當怎樣才能實踐  “明德之道”?且看《聖經》怎樣

說? 

    《聖經》是上帝啟示的一本書 ,舊約已有三千五百年的歷史 .全球每

天有十幾億的人 ,天天讀這本《聖經》 .它對人類生命的方向有明確的

指示 ,對道德的指標有不變的準則 .  

         “聖經都是上帝所默示的〔或譯：凡上帝所默示的聖經〕，於



 6 

教訓、督責、使人歸正、教導人學義都是有益的，叫屬上帝的

人得以完全，預備行各樣的善事。”(  提後 3:16-17)  

    中國人常說 :  “開卷有益”.增廣賢文說 :  “有書不讀子孫愚 .”我套用

這句話說 :  “有《聖經》不讀靈命愚 .”當我讀高中三時 ,有一位童子軍

總監 ,送我一本《聖經》 ,內中提了兩行字 :  “勤覓經言 ,內有永生 .”使我

一生受用不盡 !  

    哲學家會問 :  “道德的本質是甚麼?道德的來源在那裏?”萬物都有

其本源 .萬物都是上帝造的 .儒家說 :  “天生萬物”.老子說 :  “道為萬物之

奧”.《聖經》說 :  “太初有道，道與上帝同在，道就是上帝。這道太初

的。”(  約 1:1 -3)  

    人是照著上帝的形像造的 ,所以人的意志、思想、感情、德性也是

上帝所賦予的 ,都是美好的 .非常的可惜 ,當人類堅持己見 ,以自由意志

抗拒  “上帝的明命” ,人就墯落了 ,人以人為本 ,人的  “德性”只有相對性

的標準 ,而缺乏絕對性的準則 .於是產生各種錯綜複雜的觀點 ,爭相為利 ,

而忘記當行的義 .上帝是善的本体 ,只有上帝的善德 ,是絕對永恆不變的 .

因為上帝是自有永有 ,自存自在的 .由此可知 ,上帝不但是善德的來源 ,

也是真、善、美的本体 .  

    《聖經》說： “上帝本為善，他的慈愛永遠長存！”(  代下 7:3 )  

      “上帝是良善正直的，所以他必指示罪人走正路。”(  詩 25:8)  

    上帝的屬性是善的 ,他是善的本体 .所以他的美德善言當遍傳天下 ,

為世人所共同遵行 ,社會就會更和平穩定 .  

     怎樣才能提高人民的道德水平? 

    人人都有私心 ,就像一般老百姓所說的 :  “人不為己 ,天殊地滅 .”因此 ,



 7 

社會會出問題 ,家庭會鬧事 .社會的  “公德心”就不見了 .孔子說 :  “己所

不欲 ,勿施於人 .”耶穌說 :  “所以，無論何事，你們願意人怎樣待你

們，你們也要怎樣待人，因為這就是律法和先知的道理。”(  太 7:12)  

    論到  “公德心”.讓我在美國將所見的一些細微事提一提 .在美國有

無人看守的自動賣報機 ,顧客只要投兩個兩角半的銅版 ,就可自動打開

箱門取一份報紙 .但若有人貪心提兩份或三份也無人管 ,但人人都是只

提一份 .這就是奉公守法 ,維持應有的道德操守 .  

    我到銀行提款 ,或到郵局寄信購郵票 ,有時排長龍二十多人 ,但從未

見過任何人從中插隊 ,這就是  “己所不欲 ,勿施於人 .”應有的道德基準 .  

    在公共場所 ,一般人不隨地吐痰 ,都用衛生紙包好 ,丟入垃圾桶 .這就

是  “公德心”. 

     要提高人民道德水平 ,必須從教育入手 ,從信仰扎根 ,才能具体的發

揮功效 .《聖經》說: “我們不將這些事向他們的子孫隱瞞，要將耶和

華的美德和他的能力，並他奇妙的作為，述說給後代聽。”(  詩 78:4 )  

      “述說給後代聽”,就是一種教育的過程.孔子: “教無類.”他教導

學生不分地位、賢愚、貴賤,這是平等自由的思想.孔子有三千位學生,

其中有七十二位賢人.他最讚賞的是顏回,因為他 “居陋巷,一簞食,

一瓢飲,人不堪其憂;回也!不改其樂.”顏回雖然無雄厚的財富,也無

高官奉祿,住的是簡陋的房子,吃的是簡單的食物,一般人認為憂苦不

堪言.但顏回心中卻充滿著不改變的喜樂.原因何在?無非是明德、明

理,有高尚的思想,正確的價值觀,自然不會被外在的環境所影響,而

能內心踏實,充滿喜樂.《聖經》說: “喜樂的心乃是良藥；憂傷的靈

使骨枯乾。”(  箴 17:22)  人處世的心態非常重要,心態對,凡事就能處

之泰然.否則,就會斤斤計較,吹毛求疵,活得非常不愉快. 



 8 

    現代教育,多數偏重科技知識,而輕忽 “德育”;注重經營管理,而

忽略教導怎樣做人.要 “明明德”,必需從小就開始教育.古代的教育,

四書是最基本的教材;而今的教育系統,似乎少有接觸.然而,《聖

經》卻是基督徒天天靈修的讀物.猶太人的文化,從七歲到十二歲就開

始讀舊約《聖經》,至十二歲被稱為 “律法之子”.根據統計報告,猶

太青年犯罪的比率最低.  

      《聖經》說 :  “所以，我們務要追求和睦的事,與彼此建立德行的

事。”(  羅 14:19)  

   “追求和睦的事”,必須先知道甚麼是和睦的事? 甚麼是不和睦的

事?根據《羅馬書》14 章的上文,論斷人、批評人、在飲食生活上叫

人絆倒的都不是和睦的事.和睦的事,是以上帝為中心,為主而活,公

義、和平的事.要知才能行, “知行合一”才能實踐 “明德”之道. 

    現代人有的是 “不知不覺”,混混噩噩的過日子.有的人是 “後知

後覺”,教而後知,知而不行,糊里糊塗的過日子.很少人是 “先知先

覺”,追求 “明德之道”,好好的過日子. 

         《聖經》說:“你要逃避少年的私慾，同那清心禱告主的人追求

公義、信德、仁愛、和平。”(  提後 2:22)  

     人人都有私慾,但不要被私慾牽引去犯罪.這時代的男人多數喜歡

三美: “美金、美酒、美女” ,存此心態的人, 要逃避少年的私慾. 

    以合法的方式經營事業賺錢是應該的;以非法的手段掙錢是不該

的.最主要在於是否有正確的存心.《聖經》說 : “貪財是萬惡之

根。有人貪戀錢財，就被引誘離了真道，用許多愁苦把自己刺透

了。”(  提前 6:10)  

          “貪愛銀子的，不因得銀子知足；貪愛豐富的，也不因得利益



 9 

知足。這也是虛空。”(  傳 5:10)  

 “你們存心不可貪愛錢財，要以自己所有的為足；因為主曾

說：『我總不撇下你，也不丟棄你。』”(  來 13:5)  

    《舊約聖經》有兩個明顯的例子: 

    一個就是先知巴蘭,為圖私利,出計謀陷以色列民於淫亂的罪中.“他

們離棄正路，就走差了，隨從比珥之子巴蘭的路。巴蘭就是那貪愛不

義之工價的先知.”(  彼後 2:15)巴蘭為錢財竟犧牲了民族的利益. 

    另一位就是亞干,他違背上帝的命令,換孔子的話說,有違 “天之明

命” .當以色列軍隊攻打艾城時,亞干貪財私下取了敵人的金子、銀

子、衣服.連累以色列人打敗仗.結果全家被處死刑. 

 公義的上帝說 :  “以色列人犯了罪，違背了我所吩咐他們的

約，取了當滅的物；又偷竊，又行詭詐，又把那當滅的放在他

們的家具裏。因此，以色列人在仇敵面前站立不住。他們在仇

敵面前轉背逃跑，是因成了被咒詛的；你們若不把當滅的物從

你們中間除掉，我就不再與你們同在了。”(  書 7:11-12)  

    真是  “人為財死.”亞干不但連累以色列人,也連累全家人.這給我們

極大的警惕.孔子說: “不義富且貴,於我如浮雲.”只有 “明德”的人才能

有如此高風亮節. 

    有關美酒,曹操說 :  “人生幾何?對酒當歌.”  有人想 借酒澆愁,結果

愁更愁.中國人對酒的文化,見仁見智,各有不同.但大家都公認,酒會亂

性,酒會誤事,酒會傷肝、傷身. 

    《聖經》對酒有好多的教誨: 

 《聖經》說:“酒能使人褻慢，濃酒使人喧嚷；凡因酒錯誤的，

就無智慧。”(  箴 20:1)  



 10 

    有智慧的人,不為酒所誘惑;愚笨的人,往往成為酒奴.有人說 :  “今朝

有酒,今朝醉.”這種人就是酒奴.所以《聖經》警誡人說 :  “酒發紅，在

杯中閃爍，你不可觀看，雖然下咽舒暢，終久是咬你如蛇，刺你如毒

蛇。”(  箴 23:32)  

 “利慕伊勒啊，君王喝酒，君王喝酒不相宜；王子說濃酒在那

裏也不相宜.”  (箴 31:4)  

    君王是一國的元首,要有清醒的頭腦,聰明智慧率領國家的發展.古

代凡是酒池肉林的君王,國勢必衰退,甚至滅亡. 

    《聖經》記載一處與酒有關的故事,非常值得我們警惕.玆謹錄如下: 

 “伯沙撒王為他的一千大臣設擺盛筵，與這一千人對面飲酒。

伯沙撒歡飲之間，吩咐人將他父〔或譯：祖；下同〕尼布甲尼

撒從耶路撒冷殿中所掠的金銀器皿拿來，王與大臣、皇后、妃

嬪好用這器皿飲酒。於是他們把耶路撒冷 神殿庫房中所掠的

金器皿拿來，王和大臣、皇后、妃嬪就用這器皿飲酒。他們飲

酒，讚美金、銀、銅、鐵、木、石所造的神。  

     當時，忽有人的指頭顯出，在王宮與燈臺相對的粉牆上寫

字。王看見寫字的指頭就變了臉色，心意驚惶，腰骨好像脫

節，雙膝彼此相碰，大聲吩咐將用法術的和迦勒底人並觀兆的

領進來，對巴比倫的哲士說，誰能讀這文字，把講解告訴我，

他必身穿紫袍，項帶金鍊，在我國中位列第三。於是王的一切

哲士都進來，卻不能讀那文字，也不能把講解告訴王。伯沙撒

王就甚驚惶，臉色改變，他的大臣也都驚奇。  

     太后〔或譯：皇后；下同〕因王和他大臣所說的話，就進

入宴宮，說： “願王萬歲！你心意不要驚惶，臉面不要變色。



 11 

在你國中有一人，他裏頭有聖上帝的靈，你父在世的日子，這

人心中光明，又有聰明智慧，好像上帝的智慧。你父尼布甲尼

撒王，就是王的父，立他為術士、用法術的，和迦勒底人，並

觀兆的領袖。在他裏頭有美好的靈性，又有知識聰明，能圓

夢，釋謎語，解疑惑。這人名叫但以理，尼布甲尼撒王又稱他

為伯提沙撒，現在可以召他來，他必解明這意思。”  

     但以理就被領到王前。王問但以理說： “你是被擄之猶大

人中的但以理嗎？就是我父王從猶大擄來的嗎？我聽說你裏頭

有上帝的靈，心中光明，又有聰明和美好的智慧。現在哲士和

用法術的都領到我面前，為叫他們讀這文字，把講解告訴我，

無奈他們都不能把講解說出來。我聽說你善於講解，能解疑

惑；現在你若能讀這文字，把講解告訴我，就必身穿紫袍，項

戴金鍊，在我國中位列第三。”  

     但以理在王面前回答說： “你的贈品可以歸你自己，你的

賞賜可以歸給別人；我卻要為王讀這文字，把講解告訴王。王

啊，至高的 上帝曾將國位、大權、榮耀、威嚴賜與你父尼布

甲尼撒；因 上帝所賜他的大權，各方、各國、各族的人都在

他面前戰兢恐懼。他可以隨意生殺，隨意升降。但他心高氣

傲，靈也剛愎，甚至行事狂傲，就被革去王位，奪去榮耀。他

被趕出離開世人，他的心變如獸心，與野驢同居，吃草如牛，

身被天露滴濕，等他知道至高的 上帝在人的國中掌權，憑自

己的意旨立人治國。伯沙撒啊，你是他的兒子〔或譯：孫

子〕，你雖知道這一切，你心仍不自卑，竟向天上的主自高，

使人將他殿中的器皿拿到你面前，你和大臣、皇后、妃嬪用這



 12 

器皿飲酒。你又讚美那不能看、不能聽、無知無識、金、銀、

銅、鐵、木、石所造的神，卻沒有將榮耀歸與那手中有你氣

息，管理你一切行動的 上帝。因此從 上帝那裏顯出指頭來

寫這文字。  

             “所寫的文字是： ‘彌尼，彌尼，提客勒，烏法珥新。 ’講

解是這樣：彌尼，就是 神已經數算你國的年日到此完畢。提

客勒，就是你被稱在天平裏，顯出你的虧欠。毗勒斯〔與烏法

珥新同義〕，就是你的國分裂，歸與米底亞人和波斯人。”  

              伯沙撒下令，人就把紫袍給但以理穿上，把金鍊給他戴在

頸項上，又傳令使他在國中位列第三。  

     當夜，迦勒底王伯沙撒被殺。米底亞人大流士年六十二

歲，取了迦勒底國。”(  但 5:1 -31)  

      伯沙撒王最大的錯誤在那裏? 

1.  他狂飲而失去理性,將耶路撒冷上帝殿庫房中所掠的金器皿拿

來，王和大臣、皇后、妃嬪就用這器皿飲酒。這些器皿是為向

上帝獻祭用的.他竟用於狂歡飲酒,他犯了褻瀆上帝的罪. 

2.  他知道其父尼布甲尼撒王因驕傲而遭受上帝的刑罰,卻不從歷

史的殷鑑,學習自我謙卑的功課. 

3.  他目中無上帝,自高自傲,患了嚴重 “自大狂”的毛病.  

4 .  他又讚美那不能看、不能聽、無知無識、金、銀、銅、鐵、

木、石所造的神，卻沒有將榮耀歸與那手中有你氣息，管理你

一切行動的上帝。他犯了拜假神的罪.  

5 .  但以理解釋完文字之後,他沒有任何悔改的心.已到了無可捥回

的地步.終於國破家亡.他違反了 “天之明命”!  



 13 

所以“行事為人要端正，好像行在白晝。不可荒宴醉酒，不可

好色邪蕩，不可爭競嫉妒.”(  羅 13:13)  

 “不要醉酒，酒能使人放蕩；乃要被聖靈充滿。”(  弗 5:18)  

    被聖靈充滿才是正面的答案.被聖靈充滿才有能力、智慧和豐盛的

生命.才能 “明明德” ,才能 “止於至善.”  

    但以理貴為巴比倫國尼布甲尼撒王的宰相,他身為總督長,但他滴酒

不進口,他敬畏上帝,過聖潔的生活,有美好的靈性,使人無懈可擊.他有

智慧能解國王的夢,治國有方.並且在異國堅持純正信仰. 

    另一方面,現代人 “性”的道德觀非常鬆懈,婚外情有如 “家常便飯” ,

包二奶習以為常.離婚率直線上升.越軌行為司空見貫.同性貪層出不窮.

電腦的色情節目氾濫成災.誰能救救這一代青年免受色情的污染?孔子

如果活在這一代,恐怕也會搖頭嘆息.因為 “大學之道,在明明德,在親民,

在止於至善.”已不復存在. 

    《聖經》對性慾,有非常正確的教導.《聖經》既不主張 “禁慾” ,也

不贊成 “縱慾” ,乃是要有合法婚姻生活. 

     《聖經》說:“

行淫的人， 神必要審判。”(  來 13:4)  

    《聖經》反對同性戀及同性結婚,公義而有高標準道德的上帝要審

判同性戀. 

 經上說:“因此，上帝任憑他們放縱可羞恥的情慾。他們的女人

把順性的用處變為逆性的用處；男人也是如此，棄了女人順性

的用處，慾火攻心，彼此貪戀，男和男行可羞恥的事，就在自

己身上受這妄為當得的報應。”(  羅 1:26-27)  

     《聖經》要人潔身自愛.“弟兄們，你們蒙召是要得自由，只是不



 14 

可將你們的自由當作放縱情慾的機會，總要用愛心互相服事。” 

    《聖經》有一傑出的例子,即約瑟被兄弟出賣至埃及,在當時國

王的重臣波提乏家裏作管家.約瑟年輕英俊,敬畏上帝,過聖絜的生活,

不被色情所誘.他辦事精明,忠於職守.玆將此精彩的故事節錄如下: 

      “波提乏將一切所有的都交在約瑟的手中，除了自己所吃的

飯，別的事一概不知。約瑟原來秀雅俊美。  

               這事以後，約瑟主人的妻以目送情給約瑟，說： ‘你與我

同寢吧！ ’約瑟不從，對他主人的妻說： ‘看哪，一切家務，

我主人都不知道；他把所有的都交在我手裏。在這家裏沒有比

我大的；並且他沒有留下一樣不交給我，只留下了你，因為你

是他的妻子。我怎能作這大惡，得罪 上帝呢？ ’ 後來她天天

和約瑟說，約瑟卻不聽從她，不與她同寢，也不和她在一處。

有一天，約瑟進屋裏去辦事，家中人沒有一個在那屋裏，婦人

就拉住他的衣裳，說： ‘你與我同寢吧！ ’ 約瑟把衣裳丟在婦

人手裏，跑到外邊去了。  

     婦人看見約瑟把衣裳丟在她手裏跑出去了，就叫了家裏的

人來，對他們說： ‘你們看！他帶了一個希伯來人進入我們家

裏，要戲弄我們。他到我這裏來，要與我同寢，我就大聲喊

叫。他聽見我放聲喊起來，就把衣裳丟在我這裏，跑到外邊去

了。 ’ 婦人把約瑟的衣裳,

就對他如此如此說： ‘你所帶到我們這裏的那希伯來僕人進來

要戲弄我，我放聲喊起來，他就把衣裳丟在我這裏，跑出去

了。 ’  

     約瑟的主人聽見他妻子對他所說的話，說： ‘你的僕人如



 15 

此如此待我 ’，他就生氣，把約瑟下在監裏，就是王的囚犯被

囚的地方。於是約瑟在那裏坐監。但耶和華與約瑟同在，向他

施恩，使他在司獄的眼前蒙恩。司獄就把監裏所有的囚犯都交

在約瑟手下；他們在那裏所辦的事都是經他的手。凡在約瑟手

下的事，司獄一概不察，因為耶和華(上帝,下同)與約瑟同

在；耶和華使他所做的盡都順利。  

     這事以後，埃及王的酒政和膳長得罪了他們的主─埃及

王，法老就惱怒酒政和膳長這二臣，把他們下在護衛長府內的

監裏，就是約瑟被囚的地方。護衛長把他們交給約瑟，約瑟便

伺候他們；他們有些日子在監裏。被囚在監之埃及王的酒政和

膳長二人同夜各做一夢，各夢都有講解。到了早晨，約瑟進到

他們那裏，見他們有愁悶的樣子。他便問法老的二臣，就是與

他同囚在他主人府裏的，說： ‘他們今日為甚麼面帶愁容

呢？ ’他們對他說： ‘我們各人做了一夢，沒有人能解。 ’ 約

瑟說：   ‘解夢不是出於上帝嗎？請你們將夢告訴我。 ’  

    酒政便將他的夢告訴約瑟說： ‘我夢見在我面前有一棵葡萄

樹，樹上有三根枝子，好像發了芽，開了花，上頭的葡萄都成

熟了。法老的杯在我手中，我就拿葡萄擠在法老的杯裏，將杯

遞在他手中。 ’約瑟對他說： ‘他所做的夢是這樣解：三根枝

子就是三天；三天之內，法老必提你出監，叫你官復原職，你

仍要遞杯在法老的手中，和先前作他的酒政一樣。但你得好處

的時候，求你記念我，施恩與我，在法老面前提說我，救我出

這監牢。我實在是從希伯來

做過甚麼，叫他們把我下在監裏。 ’  



 16 

      膳長見夢解得好，就對約瑟說： ‘

三筐白餅；極上的筐子裏有為法老烤的各樣食物，有飛鳥來吃

我頭上筐子裏的食物。 ’約瑟說： ‘你的夢是這樣解：三個筐

子就是三天；三天之內，法老必斬斷你的頭，把你掛在木頭

上，必有飛鳥來吃你身上的肉。 ’到了第三天，是法老的生

日，他為眾臣僕設擺筵席，把酒政和膳長提出監來，使酒政官

復原職，他仍舊遞杯在法老手中；但把膳長掛起來，正如約瑟

向他們所解的話。酒政卻不記念約瑟，竟忘了他。  

     過了兩年，法老做夢，夢見自己站在河邊，有七隻母牛從

河裏上來，又美好又肥壯，在蘆荻中吃草。隨後又有七隻母牛

從河裏上來，又醜陋又乾瘦，與那七隻母牛一同站在河邊。這

又醜陋又乾瘦的七隻母牛吃盡了那又美好又肥壯的七隻母牛。

法老

穗子，又肥大又佳美，隨後又長了七個穗子，又細弱又被東風

吹焦了。這細弱的穗子吞了那七個又肥大又飽滿的穗子。法老

醒了，不料是個夢。到了早晨，法老心裏不安，就差人召了埃

及所有的術士和博士來；法老就把所做的夢告訴他們，卻沒有

人能給法老圓解。  

               那時酒政對法老說： ‘我今日想起我的罪來。從前法老惱

怒臣僕，把我和膳長下在護衛長府佈的監裏。我們二人同夜各

希伯來的少年

人，是護衛長的僕人，我們告訴他，他就把我們的夢圓解，是

復原職，膳長被掛起來了。 ’  



 17 

               法老遂即差人去召約瑟，他們便急忙帶他出監，他就剃

頭，刮臉，換衣裳，進到法老面前。法老對約瑟說： ‘我做了

一夢，沒有人能解；我聽見人說，你聽了夢就能解。 ’約瑟回

答法老說： ‘這不在乎我， 上帝必將平安的話回答法老。 ’

法老對約瑟說： ‘我夢見我站在河邊，有七隻母牛從河裏上

來，又肥壯又美好，在蘆荻中吃草。隨後又有七隻母牛上來，

又軟弱又醜陋又乾瘦，在埃及遍地，我沒有見過這樣不好的。

這又乾瘦又醜陋的母牛吃盡了那以先的七隻肥母牛，吃了以後

卻看不出是吃了，那醜陋的樣子仍舊和先前一樣。我就醒了。

我又夢見一棵麥子，長了七個穗子，又飽滿又佳美，隨後又長

了七個穗子，枯槁細弱，被東風吹焦了。這些細弱的穗子吞了

那七個佳美的穗子。我將這夢告訴了術士，卻沒有人能給我解

說。 ’  

      約瑟對法老說： ‘法老的夢乃是一個。上帝已將所要做的

事指示法老了。七隻好母牛是七年，七個好穗子也是七年；這

夢乃是一個。那隨後上來的七隻又乾瘦又醜陋的母牛是七年，

那七個虛空、被東風吹焦的穗子也是七年，都是七個荒年。這

就是我對法老所說，上帝已將所要做的事顯明給法老了。埃及

遍地必來七個大豐年，隨後又要來七個荒年，甚至埃及地都忘

了先前的豐收，全地必被饑荒所滅。因那以後的饑荒甚大，便

不覺得先前的豐收了。至於法老兩回做夢，是因上帝命定這

事，而且必速速成就。所以，法老當揀選一個有聰明有智慧的

人，派他治理埃及地。法老當這樣行，又派官員管理這地。當

七個豐年的時候，征收埃及地的五分之一，叫他們把將來豐年



 18 

一切的糧食聚斂起來，積蓄五穀，收存在各城裏做食物，歸於

法老的手下。所積蓄的糧食可以防備埃及地將來的七個荒年，

免得這地被饑荒所滅。 ’  

     法老和他一切臣僕都以這事為妙。法老對臣僕說： ‘像這

樣的人，有 ’法老

對約瑟說： ‘上帝既將這事都指示你，可見沒有人像你這樣有

聰明有智慧。你可以掌管我的家；我的民都必聽從你的話。惟

獨在寶座上我比你大。 ’法老又對約瑟說： ‘我派你治理埃及

全地。 ’法老就摘下手上打印的戒指，戴在約瑟的手上，給他

穿上細麻衣，把金鍊戴在他的頸項上，又叫約瑟坐他的副車，

喝道的在前呼叫說： ‘跪下。 ’這樣、法老派他治理埃及全

地。法老對約瑟說： ‘我是法老，在埃及全地，若沒有你的命

令，不許人擅自辦事(原文是動手動腳)。 ’”(  創 39:6 -41 :44)  

    這歷史的見証,使我們深知 “明德之道”是何等的重要.這段歷史的

教訓,我們究竟可學到甚麼? 

1.  約瑟認為與主人之妻行越軌的事是大罪. 

這表示他潔身自好,守身如玉,不放縱情慾.不做虧欠主人和其

家人的事.如果約瑟與主人之妻同寢,他不但得罪主人、也得

罪其妻子、同時也得罪其兒女和家族.結果他必被判死刑.現

今的社會多少人因色跌倒、因色下監牢、因色失去工作、因

色家破人亡.約瑟卻不被色所誘,他是 “明德之道”的好榜樣. 

2.  約瑟認為與主人之妻行越軌的事是得罪上帝. 

上帝是無所不知,無所不在的.上帝是靈,非肉眼所能見.上帝

是聖潔的,他要人聖潔.約瑟不敢得罪上帝,表示他認識上帝,



 19 

與上帝有屬靈生命的關係,他知道上帝是何等的偉大與神聖,

是輕慢不得的! 

3.  上帝給約瑟智慧解夢,辦事精明.都因他敬畏上帝,遠避淫行. 

4.  約瑟從囚犯被升為宰相,並非偶然,乃是上帝的恩典和眷顧.他

遵守上帝之道,才能被國王委派為 “治國”的宰相. 

    世人以為偷來的餅必較甜,吃過之後,只要抹抹嘴巴就沒人知道.

其實不然. “若欲人不知,除非己莫為!”一個人犯罪,自己知道、上帝

知道、魔鬼也知道.犯罪的結果,是非常痛苦的.約瑟不犯淫亂的罪,

他內心坦蕩蕩,仰無愧於天,俯無怍於人.這是何等的喜樂與安祥.世

人貪圖短暫肉体情慾的快樂,卻毀了一生的前途,甚至染了一身的疾病.

真是划不來! 

    根本的問題,我們怎樣才能勝過肉体的情慾?實踐 “明德之道”. 

    我們憑自己的力量不能得勝肉体的情慾,但靠聖靈的大能,才可

勝過肉体的情慾.《聖經》說:“

情慾了。”(  加 5:16)  

        “

聖靈收永生。”(  加 6:8)  

    中國人常說: “種瓜得瓜,種豆得豆” .種情慾的,必收敗壞,這是屬肉

体的方法. .這是屬靈的方法.

耶穌說: “從肉身生的,就是肉身.從靈生的就是靈.”(約 3:6)所以,

我們必須信服耶穌為我們的救主和生命的主,才能重生,在信仰上,才

能從短暫的今生扎根於上帝的永恆.  

    《聖經》的信仰是 “明德”的基礎.《聖經》信仰的中心是基督,基

督是人類獨一無二的救主.基督是完全的人,完全的上帝.他道成肉身,



 20 

彰顯上帝的大能和榮耀.他不但賜信徒屬靈的生命,還幫助他們結出有

道德的靈果. “聖靈所結的果子，就是仁愛、喜樂、和平、忍耐、恩

慈、良善、信實、溫柔、節制。這樣的事沒有律法禁止。”(  加 5:22-

23)  

 “上帝的神能,已將一切關乎生命,和虔敬的事賜給我們，皆因

我們認識那用自己榮耀和美德召我們的主。”(  彼後 1:3)  

    我們認識那用自己榮耀和美德召我們的主,只不過是信仰的起步.

這稱為 “因信稱義”. 

    我們還要“因信成聖”.要過 “明德之道”的生活.談何容易? 

    孔子說: “德之不修,學之不講,聞義不能徙,不善不能改,是吾憂

也.”(《論語‧述而》)就是說: “德性不知進修,學問不知講求,聽到

公義不能遷從改正,不良的過失不能悔改,這都是我常常感到憂慮

的.” 

    孔子的學生冉求,也感到要活出 “明德之道”,靠自己的力量無法

達到的.冉求說: “非不悅子之道,力不足也.”(《論語‧雍也》)就是

說: “我並不是不喜歡孔夫子的道,乃是因為我的力量實在不夠啊!”  

      所以有人說 :  “讀聖賢書大有人在,行聖賢事有幾何?”難道我們就

絕望了嗎? 

    不!  耶穌說：“在人這是不能的，在上帝凡事都能。”(太 19:26)  

    保羅經歷了活出 “明德之道”的秘訣.他開始在黑暗中摸索呼喚: 

“我也知道在我裏頭，就是我肉體之中，沒有良善。因為，立志為善

由得我，只是行出來由不得我。……我真是苦啊！誰能救我脫離這取

死的身體呢？”(  羅 7:18 ,24)  

     “如今，那些在基督耶穌裏的就不定罪了。因為賜生命聖靈的



 21 

律，在基督耶穌裏釋放了我，使我脫離罪和死的律了。律法既

因肉體軟弱，有所不能行的，上帝就差遣自己的兒子，成為罪

身的形狀，作了贖罪祭，在肉體中定了罪案，使律法的義,成

就在我們這不隨從肉體、只隨從聖靈的人身上。因為隨從肉體

的人,體貼肉體的事，隨從聖靈的人,體貼聖靈的事。體貼肉體

的，就是死；體貼聖靈的，乃是生命、平安。”(  羅 8:1-6)  

    人沒有力量去勝過罪惡的控制力,要勝過罪惡的控制力,必須靠聖靈

生命的律;因為罪有律、有原則、有規矩、有自然進展的路線.所以,要

勝過罪的律,必須要有更強、更高的生命律去取代,去勝過.這律就是聖

靈生命的律.孔子講修身,耶穌講生命.修身靠涵養;生命靠聖靈.耶穌就

是生命(約 14:6)  

    罪的功價就是死(羅 3:23)耶穌藉著在十字架上的死,買贖了我們,所

以, 那些在基督耶穌裏的就不定罪了.況且主賜聖靈給我們,聖靈賜給

我們屬靈的生命.我們才能過 “成聖”的生活.  

    《大學》講 “明德之道” ,靠修身養性,以人本為出發點,實踐時,力不

從心,是一種精神的理念.《聖經》講 “成聖之道” ,靠上帝的恩典,耶穌

的生命,聖靈的能力,憑信心活在聖靈中,得釋放,得自由,得享安息,並得

永遠屬靈的生命. 

 

 

二 .  新民之道  

 



 22 

    孔子解釋  “新民”,就是  “自新之民”.《聖經》認為  “新民”,就是  

“在基督裏作新造的人”.要達到  “新民”的境界 ,孔子的方法如何?《聖

經》的途徑又如何?值得我們謹慎的探索和追求 .  

    孔子引用《書經》的話來解釋  “新民之道”.《聖經》都是上帝所默

示的 ,藉著主耶穌、先知、使徒的話來解釋怎樣成為“新造的人”.新

人、新生命、新生活怎樣才能体現? 

   《  大學》傳文二章說 :  “湯之盤銘曰 :  ‘苟日新 ,日日新 ,又日新 . ’商朝

湯王沐浴盤上所刻自省的銘辭說 :  “人如能誠肯的每天滌其舊而清新 ,

謂人能洗濯其心去其惡 ,就像沐浴身体 ,洗去污垢一樣 .要天天清新 ;  又

要繼續不斷的清新 .”  

      康誥曰 :  “作新民” (《  大學》傳文二章 )  《書經》康誥篇說 :  “要

振作為自新之民 .”  

      詩曰 :  “  ‘周雖舊邦 ,其命維新 ’是故 ,君子無所用其極 .” (  《  大學》

傳文二章 )  《詩經》說 :  “  ‘周朝雖然是古舊的國家 ,但傳到文王 ,就能

接受天命而維新 ,及推動新民的工作 . ’所以有道德的君王 ,沒有不盡心

竭力用至善的道德法則自新而新民的 .”  

     其實孔子的  “誠、正、修、齊、治、平”都是互相關聯互動的 ,必

須面面俱到 ,才能產生果效 .  

    孔子說 :  “欲正其心者 ,先誠其意 ;欲誠其意者 ,先致其知 ;致知在格物 .

物格而后知至 ,知至而後意誠 ,意誠而后心正 .” (《大學》傳文一章 )  

    就是說 ,一個人想要心地端正 ,必須先要自己的心意誠實 ;要想自己

的心意誠實 ,必須先盡量發展應用自己的知識聰明 ;  盡量應用自己的知

識聰明在於考究天下各種事物的事理原則 .等到天下各種事物的事理



 23 

原則考究明白了 ,然後知識聰明才能徹底發揮 ;  知識聰明能夠徹底發揮 ,

然後心意才能誠實 ,  心意能夠誠實 ,然後心才能端端正正 .  

    孔子注重人格教育 ,先從知識開導 ,再到心志的培育 .主要還是在於

動機與心志 .中國人常說 :  “哀莫大於心死 .”一個人若無心向善 ,不肯改

其過 ,就是聖人也幫不上忙 .他永遠無法  “作新民”. 

    商朝的湯王為一國之君 ,他有心  “作新民”,甚至在沐浴盤上刻字提

醒自己 .人不但要洗滌身上的污垢 ,更要滌除心中的污穢 ,思想中骯髒的

意念 .人要多讀  “思無邪”的書 ,並運用意志力才能傾向  “新民之道”. 

    周朝的文王接受上天的使命 ,教導百姓行“新民之道”.這是正確的途

徑 .  

    但、古代有不少的君王 ,因不行  “新民之道”而亡國 .如夏朝傳至孔

甲 ,因淫亂無道 ,使國運趨向衰微 .及至夏桀 ,更為荒唐 ,他身為一國之君 ,

窮奢極慾 ,濫殺忠臣 ,淫縱放蕩 ,收括民脂民膏 ,設置一酒池 ,興建肉山脯

林 ,與妃賞玩作樂 ,不聽忠臣進諫 ;甚至有一忠臣龍逢勸他節用愛民 ,夏

傑不但不採納忠言 ,反而將龍逢殺了 .夏傑在罪中作樂 ,不  “作新民”,忠

臣遠離 ,民心思變 ,終被修德行仁的商湯所滅 .  

    商朝傳到第二十八代孫紂王 ,他性情殘暴 ,好酒色 ,心地殘忍 ,不聽忠

臣的勸諫 ,不行  “新民之道”,好以詭辯來掩飾自己的過犯 .他愛上美女

妲己 ,搜集天下奇珍異物 ,征收苛稅 ,造酒池肉林 ,與妲己賞玩 .他愛美人 ,

不愛百姓 .當時孔、孟尚未出生 ,紂王不知  “民為貴 ,君為輕”的道理 ;失

去民心 ,就會失去江山 .更何況  “苛政猛於虎”.  

    紂王曾行荒唐的事 ,他與妲己見人赤足在冰河上行走 ,竟斫斷其腳骨 ,

研究為甚麼不怕冷 .甚至將孕婦的肚子剖開 ,研究為甚麼肚子會隆起 .他

視人命如草菅 .有一忠臣比干進諫 ,他聽到忠言逆耳的話 ,竟然不肯謙卑



 24 

的悔過 ,反而老羞成怒 .他說 :  “你勸我行仁修德 ,應該是聖人了吧 !聽說

聖人的心有七個竅孔 ,我倒要看看才能明白 .”於是派人剜出比干的心 .

紂王的殘忍獸性 ,無道暴君 ,百姓已到無法忍受的地步 !  

    於是百姓的心歸向有修養的一位諸侯—西伯昌 .紂王知道西伯昌不

便進諫 ,在家中嘆息 ,紂王竟將他幽禁 ,又將他的長子殺了 ,煮成羹湯 ,要

他吃下 ,他只能忍痛的下嚥 ,又奉送許多財寶才得釋放 .他矢志抗暴鋤惡 ,

聯絡友好諸侯 ,陳兵牧野 ,與紂王決戰 ;雖然紂王有七十萬的兵力 ,但百

姓離心 ,將士倒戈 ,紂王不戰而敗 ,逃走登上鹿台 ,自焚而死 ,商亡 .這些歷

史的殷鑑 ,告誡世人不可馬馬虎虎的為人行事 .當  “作新民”,要有正確

的人生觀、價值觀、道德觀 ,而活出有意義的人生 .  

    《聖經》論到作  “新造的人”,其境界如何? 

1 .  怎樣才能成為新造的人? 

《聖經》說:“若有人在基督裏，他就是新造的人，舊事已過，

都變成新的了。”(  林後 5:17)  

    有 “新造的人” ,當然有 “舊人” .舊人心中沒有基督,沒有救恩,沒有

聖靈的內住.舊人就是由肉身父母所生下來的一個人.與上帝的關係來

說,是一個 “門外漢” ,也可稱為 “外行人” .  

    所謂“新造的人” ,是信靠耶穌,從聖靈重生,有聖靈內住,得到上帝所

賜屬靈的新生命,在思想、意志、感情上都得到更新的人. 

    成為新造的人,最主要的條件是在基督裏.怎樣才能在基督裏?心中

相信復活的主耶穌,口裏承認他為救主.如經上所說: “因為人心裏相

信，就可以稱義；口裏承認，就可以得救。”(  羅 10:10)  

    成為新造的人,不是靠宗教所能達到的.《聖經》說:“受割禮不



 25 

受割禮都無關緊要，要緊的就是作新造的人。”(  加 6:15)  

    猶太教有受割禮的禮儀,男孩生下第八天要受割禮,即割掉包皮.在

舊約割禮是立約的一種憑據.宗教雖然能給人精神寄託,但卻不能給人

屬靈的新生命.只有創造生命的上帝,才能給人屬靈新的生命.新人與

舊人最大的異別是甚麼?新人是屬聖靈的,舊人是屬肉体的;新人是靠

聖靈行事,舊人是靠肉体行事.所以我們要在基督裏成為新造的人.  

2 .  新人的標準  

     《聖經》最高的標準不是聖人,而是上帝.上帝是至聖至善,自有永

有的大主宰.他照自己的形像造人.新人的標準是以上帝的形像為標準. 

 《聖經》說:“

有真理的仁義和聖潔。”(  弗 4:24)  

    上帝的形像起碼包括三方面:一、真理.二、仁義.三、聖潔.這三方

面都是上帝的屬性,本質是不變永存的. “新民之道”所應追求的應該以

此為準.不只外在要竭力追求,更重要的是生命的內涵要有此種素質.這

種素質只能在基督裏才能產生. 

    新造的人不只在生命上更新,還要在知識上更新.《聖經》說:“穿上

了新人。這新人在知識上漸漸更新，正如造他主的形像。”(  西 3:10)  

    知識上的更新,不是一蹶就成的,是漸漸的,如對上帝的認識,上帝永

恆的計劃、旨意、救贖、屬性、形像等等.先要有如何活出新人新生

活的知識,才能進而 “知行合一” .  

3 .新人的生活  

    一個人信主耶穌之後,不是一步登天,天下太平,全然成聖.是的,一個

人信主之後,立刻有成聖的地位.但成聖的生活,要活出 “新民之道” ,是

要下功夫的,一面靠上帝的恩典,聖靈的能力;一面要儆醒禱告,照聖經



 26 

的總原則過日子,盡人應盡的本份,持守真道,方能實現. 

    現從《聖經》查考舊人與新人生活上的區別: 

    舊人的生活為甚麼會敗壞? 

    從心開始, 他們心地昏昧, 心裏剛硬, 良心喪盡.知識上無知;信

仰上沒有上帝賜的新生命;生活上就放縱私慾，貪行種種的污穢。  

 經上說:“他們心地昏昧，與上帝所賜的生命隔絕了，都因自己

無知，心裏剛硬；良心既然喪盡，就放縱私慾，貪行種種的污

穢。”(  弗 4:18-19)  

     新人在生活上為甚麼會得勝? 

     積極方面:主要是學了基督,聽道、領教、學了真理、心志更新、

有神形像. 說實話;做正經事; 憑愛心行事;說造就人的好話;以恩慈

相待，存憐憫的心，彼此饒恕;效法上帝;說感謝的話;行事為人光明

磊落;察驗何為主所喜悅的事;接受光照;謹慎行事;愛惜光陰;明白主

的旨意;被聖靈充滿;口唱心和地讚美主;凡事奉主名常常感謝上帝;

又存敬畏基督的心，彼此順服。 

    消極方面: 棄絕謊言;生氣卻不犯罪；含怒不到日落;不給魔鬼留

地步;不偷竊;不說污穢的言語;不叫聖靈擔憂;除掉一切苦毒、惱

恨、忿怒、嚷鬧、毀謗，惡毒;不提淫亂、污穢、貪婪的事;不說淫

詞、妄語，和戲笑的話; 不作糊塗人;不醉酒.  

 《聖經》說:“你們學了基督，卻不是這樣。如果你們聽過他的

道，領了他的教，學了他的真理，就要脫去你們從前行為上的

舊人，這舊人是因私慾的迷惑漸漸變壞的；又要將你們的心志

真理的仁義和聖潔。  



 27 

               所以你們要棄絕謊言，各人與鄰舍說實話，因為我們是互

相為肢體。生氣卻不要犯罪；不可含怒到日落，也不可給魔鬼

留地步。從前偷竊的，不要再偷；總要勞力，親手做正經事，

就可有餘分給那缺少的人。污穢的言語一句不可出口，只要隨

事說造就人的好話，叫聽見的人得益處。不要叫上帝的聖靈擔

憂；你們原是受了他的印記，等候得贖的日子來到。一切苦

毒、惱恨、忿怒、嚷鬧、毀謗，並一切惡毒〔或譯：陰毒〕，

都當從你們中間除掉；並要以恩慈相待，存憐憫的心，彼此饒

恕，正如 上帝在基督裏饒恕了你們一樣。  

               所以，你們該效法上帝，好像蒙慈愛的兒女一樣。也要憑

愛心行事，正如基督愛我們，為我們捨了自己，當作馨香的供

物和祭物，獻與 神。至於淫亂並一切污穢，或是貪婪，在你

們中間連提都不可，方合聖徒的體統。淫詞、妄語，和戲笑的

話都不相宜；總要說感謝的話。因為你們確實的知道，無論是

淫亂的，是污穢的，是有貪心的，在基督和 上帝的國裏都是

無分的。有貪心的，就與拜偶像的一樣。不要被人虛浮的話欺

哄；因這些事，上帝的忿怒必臨到那悖逆之子。所以，你們不

要與他們同夥。從前你們是暗昧的，但如今在主裏面是光明

的，行事為人就當像光明的子女。光明所結的果子就是一切良

善、公義、誠實。總要察驗何為主所喜悅的事。那暗昧無益的

事，不要與人同行，倒要責備行這事的人；因為他們暗中所行

的，就是提起來也是可恥的。凡事受了責備，就被光顯明出

過來，從死裏復活！基督就要光照你了。你們要謹慎行事，不



 28 

要像愚昧人，當像智慧人。要愛惜光陰，因為現今的世代邪

惡。不要作糊塗人，要明白主的旨意如何。不要醉酒，酒能使

人放蕩；乃要被聖靈充滿。當用詩章、頌詞、靈歌、彼此對

說，口唱心和地讚美主。凡事要奉我們主耶穌基督的名常常感

謝父 神。又當存敬畏基督的心，彼此順服。”(  弗 4:20-5 :21)  

    “新民之道”在於人格道德的塑造,去污穢,培養內在的聖心,孔子的

教導,一切在於人本心的努力.但多少時候人卻 “力不從心” ,有如子貢

所說: “非不悅子之道,力不足也.”世人如能活出孔子的標準,已是十分

難能可貴了. 

    但憑己力,若不能活出“新民之道” ,豈非絕望嗎!?不!斷不必絕望.我

們在基督裏就有盼望.因為上帝造人自然的生命,他也賜人屬靈的新生

命. “ ”(  腓 4:13)上帝藉著聖

靈扶持我們過新人的生活.何況, 

“ (耶穌)進到上帝面前的人，他都能拯救到底；因為他是長

”(  來 7:25)  

     《聖經》最明顯的例子就是保羅,未信主前,他是猶太教的狂熱份

子,反對耶穌基督,逼迫信徒,從祭司長取得文件,無情的苦害基督徒,逮

捕信徒下監.及至蒙耶穌光照,信主之後,改變了他整個的人生觀、價值

觀.他自己說: “ ‘基督耶穌降世，為要拯救罪人。 ’ 這話是可信的，

是十分可佩服的。在罪人中我是個罪魁。然而，我蒙了憐憫，是因耶

穌基督要在我這罪魁身上顯明他一切的忍耐，給後來信他得永生的人

作榜樣。”(  提前 1:15-16)  

    保羅人生的標竿改變了.他有了明確的方向.他說: “這不是說我已經

基督耶穌所以



 29 

基督耶穌裏,

從上面召我來得的獎賞。”(  腓 3:12-14)  

    保羅不但 “作新造的人” ,而且活出 “新民之道” ,他不是為自己活,而

是為主活,為褔音而活.他說: “ ,

不再為自己活，乃為替他們死而復活的主活。”(  林後 5:15)  

    人生的目的不是單為自己活.標竿人生的作者華理克(Rick  Warren)

說:  “專注於我們自己,永不會發現人生的目的.”哲學家羅素(Ber t rand  

Russe l l )說: “除非你假定有一位上帝,否則探討人生目的這問題是亳無

意義的.”孔子在《大學》一書中提到 “天之明命” ,  “克配上帝” ,都說

到宇宙中有一位主宰,他是一位有神論者.可惜孔子並沒有分析人與上

帝怎樣才能發生關係?他也沒說明《大學》之道怎樣配合天道?人道怎

樣才能與神道融會貫通?《聖經》倒是在這方面提得不少.所以 “新民

之道”《聖經》有很好的答案. 

 “你們從前遠離上帝的人，如今卻在基督耶穌

血，已經得親近了。因他使我們和睦，將兩下合而為一，拆毀

體，與上帝和好了.”(  弗 2:13-16 

 

 

三 .  至善之道  

 



 30 

    孔子的 “至善”是指最完美的善. “止於至善”即達到最高最完

美不變遷的善.在我們實際的生活上,究竟怎樣才能達到至善的境界?

對現代人又有甚麼意義?對我們的人際關係又有甚麼幫助?《聖經》

的至善觀又如何? 

    孔子說：”大學之道，在明明德，在親民，在止於至

善。”(《大學》經文一章)就是說古時聖賢做學問的功夫；在於使自

己有明白光明磊落的品德；其次就是革除舊習而自新,也使他人能自

新；這兩件事，都要做到最完美的境界而不改變。 

      希臘哲學家亞里斯多德說： “人生的終極目的在獲得至善，至善即

幸福。” (西洋近代哲學家的上帝信仰 168 頁) 

    英國大哲學家，近代經驗哲學之始祖培根 (Francis Bacon) 說： 

“善的意義，我以為就是尋求人類的幸福，不是 ‘慈愛’和 ‘人道’兩個字所

能表達的。……我以為善就是行為上的習慣，善就是人類內心的傾向。”(同

上 10 頁) 

    古往今來，人類都在追求完美的人生，最高超的境界，最有意義

的生活。人總希望達到至善的地步。  

   若能善用《大學》 “至善之道”,提升到《聖經》至善的原理，

超然至善生命的大能，實踐於現實的生活，躬親力行，豈非可把理論

與實用相輔相成，達到更完美的境界。 

    孔子注重美好的居住環境 .以現代語言來說 ,就是環保 .當他讀到

《詩經》說 :  “京城有千里之大 ,人民都想在此居住 .小黃雀卻自由自在

的叫著 ,並且棲息在山上的樹林裏 .”孔子概歎說 :  “小黃雀尚且曉得找

個好地方棲息 ,難道一個人連一隻小黃雀都不如嗎?”(原文請閱《大

學》傳文之三章  釋止於至善 . )  



 31 

    現代各國發展經濟 ,鄉鎮都市化 ,以後 60%以上的人口會住在城市 .

環保已成了嚴重的問題 .工業的廢水 ,空氣的汙染 ,水源的汙染 ,農藥的

汙染  ,原子塵的污染 ,  溫室效應 ,垃圾堆積如山 .人類居住的環境 ,已是

岌岌可危 .甚至連鳥類都會有禽流感 ,豬有口蹄疫 ,牛有瘋牛症 ,狗有狂

犬症 ,人有非典 (Sars ) .整個地球似乎有病了 .孔子認為若人人能  “明明

德、能親民、能止於至善”,才能提高環保意志 ,才能  “己所不欲 ,勿施

於人”,才能有好的居住環境 .  

     許多人指出 ,挽救地球最必要的事情 ,是整頓人類文明的能源基礎

結構 ,這包括多方面的努力 :增加能源效益、推進再生能源科技 ,以及重

新規劃城市、農業和大眾運輸等 .基督教科學箴言報說 ,有些人士把目

前的環保努力 ,比喻成第二次世界大戰期間的情況 ,那時人類面臨生死

存亡的巨大威脅 .可惜現代人對環保意志卻相當薄弱 .  

    但當你為著生存、為著工作、為著經濟 ,不能如小黃雀自由自在的

飛到山上樹林中居住 .在這種惡劣的環境中 ,除了飲食起居格外謹慎 ,以

免中毒之外 ,在心情上你怎樣才能喜樂?怎樣才能處之泰然 .如顏回 ,  

“居陋巷 ,人不堪其憂 ,回也 ,不改其樂 !”  

    從《聖經》的角度來看 ,人類居所有屬地的 ,也有屬天的 ;有暫時的 ,

也有永遠的 ;有屬物質的 ,也有屬靈的 .《聖經》有全面的解釋 .  

      “ ”  創 

1:1 ,31)  

    在原創的宇宙萬物,一切都是美善的.為甚麼地球環境會出問題?

主要原因是人違背上帝的旨意,就影響了地球的生態,及相關的受造物.

若套用孔子的話,就是人違背了 “天之明命”.  

 上帝對亞當說： “你既聽從妻子的話，吃了我所吩咐你不可吃



 32 

的那樹上的果子，地必為你的緣故受咒詛；你必終身勞苦才能

從地裏得吃的。地必給你長出荊棘和蒺藜來；你也要吃田間的

菜蔬。”(  創 3:17-18)  

    人不順服上帝的吩咐,用自己的自由意志反抗上帝就是罪.上帝

照自己的形像造人,給人類神聖的權柄,代表上帝管理大地. 

    但  “因一人的悖逆，眾人成為罪人”(  羅 5:19)人的罪性產生種種

的私心,對環保多有破壞,少有建造.所以古聖希望 “明德、親民、止於

至善”來促進人類的幸福. 

    《聖經》說我們人類在地上的房屋乃是暫時的,肉身的生命也是暫

時的,我們總有一天要放下暫時的、屬地的、屬物質的,而遷入天上的

房屋,就是上帝愛子的國度. 

 《聖經》說:“我們原知道，我們這地上的帳棚若柝毀了，必得

上帝所造，不是人手所造，在天上永存的房屋。我們在這帳棚

裏歎息，深想得那從天上來的房屋，好像穿上衣服；倘若穿

上，被遇見的時候就不至於赤身了。我們在這帳棚裏歎息勞

苦，並非願意脫下這個，乃是願意穿上那個，好叫這必死的被

生命吞滅了。”(  林後 5:1 -4)  

 “我們卻是天上的國民，並且等候救主，就是主耶穌基督從天

上降臨。”(  腓 3:20)  

 《聖經》應許,信徒“

殘、為你們存留在天上的基業。”(  彼前 1:4)  

    《聖經》記載古代信心的偉人,“他們卻羨慕一個更美的家鄉，就

是在天上的。所以上帝被稱為他們的上帝，並不以為恥，因為他已經

給他們預備了一座城。”(  來 11:16 )  



 33 

    我們將來在屬靈的天國,沒有環保的問題,沒有空氣污染,沒有生、

老、病、死的煩惱,不必 再“明明德、在親民、在止於至善”的努力,因

為我們在基督的永恆的榮耀裏,已全然成聖.雖然我們有如此的昐望,但

在世上仍要行 “至善之道” ,對人類社會盡一份心力,方合聖徒的体統. 

    孔子 “止於至善之道”是以古代聖君聖師為中心，他以文王、

武王為其楷模。其善的標準以聖人為標準，是以人為本的。 “詩

云：『穆穆文王，於輯熙敬止』，為人君，止於仁；為人臣，止於

敬；為人子，止於孝；為人父，止於慈；與國人交，止於

信。”(《大學》傳文三章，釋止於至善) 

    以上這段話,注重至善的人際關係,文王乃是先從自身開始.孔

子引用《詩經》說： “德行深遠的文王，能夠繼續不斷的做光明正

大的事，以恭恭敬敬的心，站穩至善的地位上毫不苟且。” 自己能

樹立好的善德,才能 “己立立人,己達達人”,才能建立好的人際關係. 

    所以，做國王的，要盡心的愛人民；做臣子的，要尊敬所服事

的君王；做人兒女的，要孝順父母；做父母的，要慈愛兒女；與國人

交往，要做到言而有信。這些都是人際關基本的要理. 

    但若內心不改變,生命沒有更新,外在似乎是可信的君子,內心

卻是殘暴的狼.現代受過高等教育的文明人,有的竟是 “人面獸心”

的偽君子.最近我讀到一則不可思議的新聞.標題: “辛城台灣男,連

續迷姦朋友女”在美國辛辛那提郊區一個華人社區驚傳強暴事件,一

名男子被控利用麻醉藥(choloroform)迷昏一些朋友的女兒強暴. 

    檢察官戴特思(Joseph Deters)說,被告吳 X X 向來很受

信賴,會幫忙出外的朋友看房子、遛狗,他知道朋友家車庫門的密碼,

能夠隨意進出他們的住宅. 



 34 

    包括 17 項罪名的起訴書指出,50 歲的吳 X X 在這個華人社

區很活躍,並刻意結交朋友嬴得大家的信任. 

     吳 X X 是台灣大學畢業,並來美深造,獲密西根大學電腦博

士學位.他戴面罩,並用麻醉藥迷昏對方,然後強暴.他非常仔細消除

作案痕跡,因此多次得得逞. 

     檢查官說,一些受害人事後根本不記得遭到強暴,因為被告會

為她們穿好衣服,房子也沒有被強行闖入的跡象,使他們可能以為自

己只是做了一場惡夢. 

    身為電腦專家的被告,因三件涉及 15 歲至 17 歲少女的攻擊事

件,被控強暴、企圖強暴、嚴重夜盜、嚴重攻擊、嚴重性詐欺,以及

非法利用未成年人拍攝裸照等 17 項罪名. 

    以上的案子,完全違背孔子的教訓: “與國人交,止於信”.外在

虛偽的信,竟成了更嚴重犯罪的手法,也是現在高級知識份子的悲哀.

美國可算高度教育水平的國家,但竟有一種組織專門盜用別人的身份,

根據報導,已有數百萬人被盜用身份.全球被盜用信用卡的更是無法

計數.這是社會的 “信用”已破產.也是教育的一種失敗.高科技的教

育,只能增加知識和技術,不能提高道德的水平.所以我們不能忽略 

《大學》之道. 

    孔子的仁、敬、孝、慈、信都是至善的範圍,也是重要的善

德。惟一旦以人為標準，其標準是還相對性的,因為世人沒有一個是

絕對完全的. 

    《聖經》非常注重 “善”的道理，標準非常的超然.《聖經《是

以上帝為最高的標準，是絕對的，永恆的，不受時間、空間、政權所

能改變的。 



 35 

    《聖經》論到善有兩方面:一是上帝的本性是至善的;一是人當

盡本份行善。人沒有絕對善的本質，藉著救恩，上帝以其至善的生命

賜給信徒。 

    《聖經》說： “因為耶和華本為善。他的慈愛，存到永遠，他

的信實，直到萬代。”（詩 100:5） “你的靈本為善。”（詩

143:10） 

    培根說： “在一切德性中 ‘善’是最偉大的，因為這是上帝的

性格，若是沒有 ‘善’，人就是行惡的、可憐的、終生忙忙碌碌的害

蟲，‘善’與宗教的 ‘愛’相等。” 

      孟子主張  “性善論”。他根本的問題是將人善的功能 ,當作善的本

質來解釋 .  

    從《聖經》看人性與至善，則可找到更完整的結論。人的來源

是按上帝形像造的（創 1:26），上帝賦予人聖潔、公義、誠實、良

善的生命。當始祖違背上帝的命令接受試探之時，人即墮落且有罪性

（創 3）。這罪性繼續傳給其後代。這就如罪從一人入了世界，死又

是從罪來的，於是死就臨到眾人，因為世人都犯了罪（羅 5:12）。

人有先天的 ‘罪性’(Sin)，也有後天的 ‘罪行’(sins)。大衛王

說： “我是在罪孽裡生的，在我母親懷胎的時候，就有了罪。”（詩

51:5）罪是與生俱來的，人在母腹胎中就有了罪性。罪行亦然，人

皆有之。保羅說： “因為世人都犯了罪，虧缺了上帝的榮耀。”（羅

3:26） 

    人有罪性，人的良心功用就不能凸現達到 ‘至善’的絕對標

準。因為良心被罪性的影響，只能產生相對標準。《聖經》說： 

“良心既然喪盡，就放縱私慾，貪行種種的污穢。”（弗 4:19）耶穌



 36 

說： “……惡人從他的心裡所存的惡，就發出惡來。”（太

12:35）既然人性有弱點，什麼才是 “至善”的標準？ 

    上帝的屬性是絕對公義至善的。《聖經》說：  “……除了上帝之

外，再沒有良善的。”（路 18:19）  “因耶和華本為善，他的慈愛存

到永遠。”（耶 33:11）  “他是磐石，他的作為完全，他所行的無不

公平，是誠實無偽的上帝，又公義，又正直。”（申 33:4）上帝是至

聖至善的，祂也是  “至善”的根源。上帝  “至善”本質是絕對永存的。

因祂是昔在、今在、永在的（啟 1:8）。這是絕對的標準。如此說

來，人們似乎不能高攀，我們又如何能達到  “至善”的境界，以經歷

最完美的人生 ,我們是靠上帝的恩典 ,聖靈的能力才能体現 .  

    《聖經》不但提到人際關係 ,更提到人與上帝的關係 ,玆分述如下 :  

1 .  人民與君王的人際關係  

(1 )  順服  

 “你們為主的緣故，要順服人的一切制度，或是在上的君王，

或是君王所派罰惡賞善的臣宰。”(  彼前 2:13-14)  

        (2)  尊敬 

 “務要尊敬眾人，親愛教中的弟兄，敬畏上帝，尊敬君

王。”(彼前 2:17) 

        (3)  善勸 

 “恆常忍耐可以勸動君王；柔和的舌頭能折斷骨頭。”(  箴 

25:15)  

        (4)  謙卑 

 “不要在王面前妄自尊大；不要在大人的位上站立。”(  箴 25:6 )  

2 .  夫妻的人際關係 



 37 

      除了人與上帝的關係之外,最重要的就是夫妻的關係.因為夫妻的婚

姻是上帝所設立的一種盟約.夫妻的關係是一生的,兒女長大了會離開,

夫妻卻是廝守到白頭偕老.《聖經》以基督和教會的關係來解釋夫妻

的關係.主要是以愛、順服、尊敬為主軸. 

    丈夫要愛妻子, 正如基督愛教會，為教會捨己. 丈夫愛妻子，如

同愛自己的身子；愛妻子便是愛自己了。從來沒有人恨惡自己的身

子，總要保養顧惜，正像基督待教會一樣.丈夫若不愛妻子,肯定婚姻

要亮紅燈. 

    教會怎樣順服基督，妻子也要怎樣凡事順服丈夫.妻子要順服丈夫,

並不是說妻子的生命比較次等,而是在功用上有所不同,丈夫在家中應

是領導者;妻子順服丈夫,如同順服主,這是因愛,甘心樂意的順服;但

《聖經》也提到應當彼此順服. 

    尊敬是互相的,妻子若藐視丈夫,這是犯了極嚴重的錯誤.夫妻不但 

“相敬如賓” ,還要 “相愛如命” .尊敬是一種美德.可以建立美好的人際

關係.現將有關的經文簡錄如下: 

 “凡事要奉我們主耶穌基督的名,常常感謝父上帝。又當存敬畏

基督的心，彼此順服。  

     你們作妻子的，當順服自己的丈夫，如同順服主。  

     因為丈夫是妻子的頭，如同基督是教會的頭；他又是教會

全體的救主。教會怎樣順服基督，妻子也要怎樣凡事順服丈

夫。你們作丈夫的，要愛你們的妻子，正如基督愛教會，為教

己，作個榮耀的教會，毫無玷污、皺紋等類的病，乃是聖潔沒

有瑕疵的。丈夫也當照樣愛妻子，如同愛自己的身子；愛妻子



 38 

便是愛自己了。從來沒有人恨惡自己的身子，總要保養顧惜，

正像基督待教會一樣，因我們是他身上的肢體。為這個緣故，

人要離開父母，與妻子連合，二人成為一體。這是極大的奧

基督和教會說的。然而，你們各人都當愛妻

子，如同愛自己一樣。妻子也當敬重她的丈夫。”(  弗 5:20-33) 

    若夫妻有的信主,有的不信主,能生活在一起嗎?能建立美好的人際

關係嗎?《聖經》解答如下: 

 “你們作妻子的要順服自己的丈夫；這樣，若有不信從道理的

丈夫，他們雖然不聽道，也可以因妻子的品行被感化過來；這

正是因看見你們有貞潔的品行和敬畏的心。你們不要以外面的

辮頭髮，戴金飾，穿美衣為妝飾，只要以裏面長存久溫柔，安

靜的心為妝飾；這在上帝面前是極寶貴的。因為古時仰賴上帝

的聖潔婦人,正是以此為妝飾，順服自己的丈夫，就如撒拉聽

從亞伯拉罕，稱他為主。你們若行善，不因恐嚇而害怕，便是

撒拉的女兒了。你們作丈夫的，也要按情理〔原文是知識〕和

妻子同住；因她比

皿〕與你一同承受生命之恩的，所以要敬重他。這樣，便叫你

們的禱告沒有阻礙。  

         總而言之，你們都要同心，彼此體恤，相愛如弟兄，存

慈憐謙卑的心。”(  彼前 3:1-8)  

 “至於那已經嫁娶的，我吩咐他們；其實不是我吩咐，乃是主

吩咐說：妻子不可離開丈夫，若是離開了，不可再嫁，或是仍

同丈夫和好。丈夫也不可離棄妻子。我對其餘的人說（不是主

說）：倘若某弟兄有不信的妻子，妻子也情願和他同住，他就



 39 

不要離棄妻子。妻子有不信的丈夫，丈夫也情願和他同住，她

就不要離棄丈夫。因為不信

的兒女就不潔淨，但如今他們是聖潔的了。倘若那不信的人要

不必拘束。上帝召我們原是要我們和睦。你這作妻子的，怎麼

知道不能救你的丈夫呢？你這作丈夫的，怎麼知道不能救你的

妻子呢？”(  林前 7:10-16)  

3 .  父母與兒女的人際的關條 

    父母與兒女的人際關係,首先是要雙方與上帝有關係,然後兒女才能

在主裏聽從父母,孝敬父母.父母不能意氣用事,不要惹兒女的氣，只

養育他們.上帝啟示的《聖經》,是教導兒女最

高的準則.(提後 3:15-16)  

 《聖經》說:“你們作兒女的，要在主裏聽從父母，這是理所當

然的。 ‘要孝敬父母，使你得福，在世長壽。 ’這是第一條帶

教訓和警戒養育他們。”(  弗 6:1-4 )  

4 .  主人與僕人的人際關係 

    用現代的話說,就是顧主與顧員的關係.現在工業時代,勞資糾紛經

常發生,一旦罷工,對國家、社會、人民的損失是何等的浩大.主要原因

人際關係出問題.《聖經》在主僕關係上分析頗詳. 

 “你們作僕人的，要懼怕戰兢，用誠實的心聽從你們肉身的主

人，好像聽從基督一般。不要只在眼前事奉，像是討人喜歡

的，要像基督的僕人，從心裏遵行 神的旨意。”(  弗 6:5-6)  



 40 

    《聖經》提到以事奉上帝的心來服侍地上的工作,心中就不會梗梗

於懷.心對態度才會對,態度對人際關係才會正常. 

 “凡在軛下作僕人的，當以自己主人配受十分的恭敬，免得上

帝的名和道理被人褻瀆。僕人有信道的主人，不可因為與他是

弟兄就輕看他；更要加意服事他；因為得服事之益處的，是信

道蒙愛的。你要以此教訓人，勸勉人。”(  提前 6:1 -2)  

     僕人要尊敬主人,也就是說,顧員要尊敬顧主. “敬人者人恆敬之” .

不能說顧主是信上帝的,就輕視他.或因顧員是信主的就輕視他.人人都

有信仰的自由.應當彼此尊重.人際關係就會更美化. 

 “勸僕人要順服自己的主人，凡事討他的喜歡，不可頂撞

他.”(  多 2:9)  

    不必用頂撞的方法,乃是要好好的溝通. 

 “你們作僕人的，凡事要存敬畏的心順服主人；不但順服那善

良溫和的，就是那乖僻的也要順服。”(  彼前 2:18)  

    為甚麼順服乖僻的主人,一是工作的責任,二是敬畏上帝,在基督裏

憑愛心行事.  

 “你們作主人的，待僕人也是一理，不要威嚇他們。因為知

道，他們和你們同有一位主在天上；他並不偏待人。”(  弗 6:9 )  

 “你們作主人的，要公公平平地待僕人，因為知道你們也有一

位主在天上。”(  西 4:1)  

    主僕的關係,主要在內裏的心態,同時回歸到信仰,要以上帝的慈愛

與公平彼比相待.因為人在上帝面都是平等的.顧員當得的工價,顧主應

合理的付給,要公公平平的待他們.耶穌說: “工人得工價是應當的” (路

10:7)不要威嚇他們,反而要以愛心照顧他們,因為他們是企業的生力



 41 

軍.有尊敬、愛、公平、安全,人際關係自然會美善.  

5 .  與國人交往的人際關係 

    人有男、女、老、少之別.人與人的交往,當保持多大的距離?民間

常說: “君子之交淡如水,小人之交甜如蜜” .《聖經》又怎麼說? 

    舊約時代,大有智慧的所羅門王提出勸告如下: 

 “濫交朋友的，自取敗壞；但有一朋友比弟兄更親密。”(  箴 

18:24)  

 “往來傳舌的，洩漏密事；大張嘴的，不可與他結交。”(  箴 

20:19)  

 “好生氣的人，不可與他結交；暴怒的人，不可與他來

往.”(  箴 22:24)  

 “我兒，你要敬畏耶和華與君王，不要與反覆無常的人結交” 

(  箴 22:21)  

 “愛慕智慧的，使父親喜樂；與妓女結交的，卻浪費錢

財。”(  箴 29:3)  

     以上是謹慎選擇交友的對像,防備不必要的負作用.但一般與人交

往的禮貌,是尊敬與聖潔.尊敬是應有的禮貌;聖潔是生命的內涵.要內

外兼修,才能 “止於至善” .  

       《聖經》說:“在白髮的人面前，你要站起來；也要尊敬老

人，又要敬畏你的上帝。”(  利 19:32  )  

 “不可嚴責老年人，只要勸他如同父親；勸少年人如同弟兄；

勸老年婦女如同母親；勸少年婦女如同姊妹；總要清清潔潔

的。”(  提前 5:1-2 )  

     “你們親嘴問安，彼此務要聖潔。”(  林後 13:12) 



 42 

6.  人與上帝的關係 

     首先需要知道生命的來原和目的.上帝照著自己的形像造人(創

1:26-27;9 :6 ;林前 11:7;雅 3:9) ,上帝也賜給人不死的靈魂(創 2:7;約

4:24) .上帝造人的目的是為榮耀他(賽 43:7) .  

    其次需要知道救恩的關係.人類的始祖因為以其自由的意志抗拒上

帝的命令,聽從魔鬼的謊言,懷疑上帝的話,貪愛禁果,以致違背上帝的

命令(創 3:1-6) .因此,因一人的悖逆,眾人成為罪人(羅 5:19) .於是,世人

都犯了罪,虧缺了上帝的榮耀(羅 3:9-10 ,22 -23) .罪的結局就是死,死後

且有審判(羅 6:23) ,就是永遠的沉淪(帖後 1:8-9;啟 20:15)人類怎樣才

能得著救恩?人應當悔改,遠離惡行(徒 17:30;耶 18:8 ,26:3 ,42:10) ,歸向

上帝(賽 55:7;徒 3:19;帖前 1:9) ,相信主耶穌為個人的救主(約 3:16;羅

10:9-10) ,求告主名必然得救.如此,就開始與上帝發生屬靈生命的關係. 

    進一步要與上帝有正常的交通,藉著禱告,如同屬靈的呼吸.藉著讀

《聖經》,天天領受上帝的話,使靈命長進.藉著傳福音,為主多結靈果.

藉著言語行為,過分別為聖的生活.靠聖靈行事,活在聖靈之中,時時刻

刻與上帝有美好的關係. 

    《大學》講五倫的關係,在人的範圍.《聖經》講六倫的關係,從人

的一面,提高到上帝的層面. 

    《大學》論到做學問的工夫,如衛武王非常的勤勉徹底,內心嚴謹堅

毅,正大光明.讀書是為怎樣做人,修好行為;他存著恐懼戰兢的精神講

學;建立高深的德行,使人民永遠懷念他. 

    文王與武王所留下來的德風,使後世的君王曉得怎樣傚法他們尊敬

賢人,並與人親近.使百姓得享其恩澤、快樂和益處.這就是至善的的道

理. 



 43 

    但現代人讀書,並不是想怎樣徹底做學問,想怎樣為人.而是想怎樣

賺錢,怎樣快速的拿到文憑.甚至有人不擇手段的去買假文憑.選科系,

都往能賺錢的科系裏鑽.只顧能賺錢,不願負責任.早已將至善之道忘得

一乾二淨.我們不是提倡復古,而是要恢復基本的道德責任. “至善之

道”是永遠不會過時的. 

    《聖經》論到讀經,目的不是為著賺錢.是為著認識上帝(徒 17:11) ,

因為《聖經》是記載上帝所啟示的真道,於督責、使人歸正、教導人

學義都是有益的(來 4:12,雅 1:21-23;提後 3:16) .聖經的道是完全的(詩

19:7) ,是 “至善之道” .  

    一個人要明白《聖經》, 單靠人的知識是不夠的,必須要有聖靈的

光照(林前 2:10-16) ,還要用心查考(約 5:39) ,並且運用悟性(徒 17:2) ,且

要接受名師指導(徒 8:27-35) .  

    最好是天天查考,將聖言存記在心中,晝夜思想(徒 17:11;詩 119:11;

詩 1:2) ,  並要存著愛慕追求的心(詩 119:97,113) ,且謙卑的領受(雅

1:21) ,自己要平生誦讀(申 17:19) ,還要教導家裏的晚輩(申 11:19) ,使大

家謹守遵行(雅 1:22) ,才能活出聖言善道. 

     《聖經》之道對人類有極大的貢獻,不但能叫人重生得救(彼前

1:23;提後 3:15) ,得著屬靈的生命(約 20:31) ,得著天上的基業(徒

20:32) ,還能剖析人的內心(來 4:21) ,使人在基督裏藉著上帝的道成聖

(約 17:17) ,達到天人的境界.《聖經》能使人心眼明亮(詩 19:8) ,免致

犯罪(詩 119:9 ,11) .甚至以上帝的道抵擋魔鬼(弗 6:13) ,積極的見証基

督(徒 18:28) .《聖經》真是包羅萬有,博大精深,是人稱義成聖的根基.

是永恆不變至聖至善的真道. 

 



 44 

 

四 .  本末之道  

 

     《大學》講  “本末之道”,究竟甚麼是  “本”?甚麼是末?對我們有甚

麼意義?對行事為人有甚麼價值?它與現代人的生活有關嗎?《聖經》

是否也論到本末之道?究竟是講甚麼?與我們的行事為人有關係嗎?與

我們的信仰有關聯嗎? 

    孔子說 :  “審判訴訟的事 ,我也不亞於人的 .但是必定要以明德化之 ,

使他們向善 ,才不致興訟 .”要使沒有實際情由的人 ,不敢用虛假巧辭來

興訟 .要使人民的心志畏服 ,平時必須明明德 ,才能成為新民 ,這才是根

本 . (原文請閱《大學》傳文之四章  釋本末 )  

    孔子認為訴訟是不得已的 ,是次要的 ,主要還是不必訴訟才是根本 .

要人民不訴訟 ,他認為要從  “明明德”入手 ,人民才會成為新民 .換句話

說 ,法庭的訴訟是枝末 ,人有光明磊的德性才是根本 .現代的社會要找有

德性的人並不多 ,為著私人的利益 ,假冒偽善 ,花言巧語的人卻滿街跑 .

所以法庭的經濟官司 ,刑事官司有如過江之鯽 ,審都審不完 .人一旦無德 ,

就會取巧 ,貪圖個人的利益 .  

    孔子在《大學》傳文一章裏說 :  “自天子以至於庶人 ,壹是皆以修身

為本 ,其本亂而末治者 ,否矣 .其所厚者薄 ,而其所薄者厚 ,未之有也 .”用

現代的語言來說  :  “從國王直到老百姓 ,一切都是要修好行為才是根本 .

如果自己的根本亂了 ,枝末的事情要治好 ,這是不可能的 .把自己最重要

的修身齊家看得淡薄了 .反而把那些高遠治國平天下的事看重起來 ,這

是從未有的事啊 !”  



 45 

    孔子認為修身齊家是最根本、最重要的基礎 .身修而后家齊 ,家齊而

後國治 ,國治而後天下平 .如果重要的根本沒有建立起來 ,而好高鶩遠的

想治國平天下 ,簡直是本末倒置 .  

    美國參選總統 ,如果鬧性醜聞 ,或家庭婚姻醜事 ,或道德操守有問題 ,

通常在初選時就被淘汰 .要治理一個國家 ,必須先有高尚的德性 ,由修身

齊家做起 .自己的家如果都治理不好 ,那有可能治理一個國 .治國雖然是

大事 ,但在孔子看來 ,治己才是本 ,治國是末 .所謂治己 ,就是要  “明明德 ,

在親民”,並且先應用在  “修身齊家”上面 ,才是最重要 ,最根本的 .  

    《聖經》所論的本末 ,與《大學》有相似之處 ,也有不同的地方 .

《聖經》所論的  “本”,是以本源為最重要 .《聖經》所論的  “末”,是由

本源所出的萬物 .上帝是萬物的本源 ,  “

”(  約 1:3)  

    上帝是創造的主,他創造天地萬物(創 1:1) .“因為萬有都是本於他，

倚靠他，歸於他。願榮耀歸給他，直到永遠。阿們！”(  羅 11:36)  有

上帝才有萬物,上帝不是萬物,萬物也不是上帝;上帝是高於萬物,超於

萬物.有位格的創造者,不等於受造物.相反地, 萬有都是本於他，倚靠

他，歸於他.上帝是永恆不變的 “大本”.  

    《聖經》所論的上帝是三位一体的真神,就是聖父、聖子、聖靈(太

28:19) .耶穌與父原為一(約 10:30) , 基督本是上帝的像(林後 4:4) , 他

是上帝榮耀所發的光輝，是上帝本體的真像，常用他權能的命令托住

萬有(  來 1:3) ,  萬物是藉著他而有的.“然而我們只有一位上帝，就是

父，萬物都本於他；我們也歸於他─並有一位主，就是耶穌基督─萬

”(  林前 8:6)我們與耶穌

在信仰上發生關係,才能真正歸於上帝,與真 “本”才有所屬,有所歸. 



 46 

 耶穌說：“倘若上帝是你們的父，你們就必愛我；因為我本是

來。”(  約 8:42)  

    《聖經》論 “本末之道” ,是以信心為出發點.“可見那以信為本的人

和有信心的亞伯拉罕一同得福。”(  加 3:9)  舊約的亞伯垃罕是信心之

父,他與上帝有美好的交通,他以上帝為本,行事為人,知所進退.  

    人類得救,全是憑信心,藉著上帝的恩典,在基督裏因信稱義“你們得

；這並不是出於自己，乃是上帝所賜的；也不

是出於行為，免得有人自誇。”(  弗 2:8-9)  

      “人非有信，就不能得上帝的喜悅；因為到上帝面前來的人必

須信有 上帝，且信他賞賜那尋求他的人。”(  來 11:6)  

    人憑信心回歸上帝,有上帝的形像,還要守著本位,不能 “本末倒置” .

受造界屬靈体的天使(詩 148:2-5 ;伯 38:6-7 ;來 1:14 ;弗 6:12) ,因不守本

位,竟然墮落,等候末日的審判.“又有不守本位、離開自己住處的天

使，主用鎖鍊把他們永遠拘留在黑暗裏，等候大日的審判。”(  猶 6)  

所以主体與客体是不同,重要與次要是有分別的,本與末是有差異的.人

當尊主為大,不可妄自尊大.《聖經》說: “虛心的人有福了！因為天國

是他們的。”(  太 5:3)  

    孔子以訴訟論 “本末之道” .《聖經》可從 “十誡”探究 “本末之道” .

孔子說: “天之明命” ,而 “十誡” ,就是天父上帝給人類倫理道德最明顯

的誡命.對本末之道講的非常清楚.十誡是上帝傳授給人類非常重要的

法典,是律法之母,所注重的是總原則,而非法律的細則.十誡是上帝的

子民與上帝立約所接受的道德責任和義務.十誡是上帝親自寫在兩塊

石版上(出 34:28) ,但所含的道德律要人存於良知中(羅 2:15)  ,也是上



 47 

帝省核人行為的準則.它要人敬畏上帝,建立人與上帝正常的關係,同時

也敬重他人,不可損害他人的生命、財產、名譽與婚姻. 

    《大學》 “本末之道” ,以人為中心. “十誡”以上帝為中心、為本、

為最重要.所以十誡先講人與上帝的關係,再講人與人的關係. 

     第一條誡: “除了我以外，你不可有別的神。”(  出 20:3 )  

    上帝是獨一的真神,他是自有永有的主宰(出 3:14),他是超時

間、超物質的真神.聖經說:  “諸山未曾生出，地與世界你未曾造成，

從亙古到永遠，你是 神。”(  詩 90:2)所以,任何有形無形人思想意

念中的神衹都不是神.人應當以上帝為本、為主,不能以假亂真,才合乎 

“本末之道” .  

     第二條誡:“不可為自己雕刻偶像，也不可做甚麼形像彷彿上

天、下地，和地底下、水中的百物。不可跪拜那些像，也不可事奉

它，因為我耶和華─你的上帝是忌邪的上帝。恨我的，我必追討他的

罪，自父及子，直到三四代；愛我、守我誡命的，我必向他們發慈

愛，直到千代。”(  出 20:4 -6)  

    上帝是靈,不能用任何形像來代替他, 所以人不可跪拜任何的像,包

括無形的名譽、地位、權柄.上帝掌管宇宙萬物,人類歷史,他不受人

的限制,也不能被人利用.他要人尊他為主,單要敬拜他,愛他.以愛 

“信守”與上帝立的約;恨則 “不守”上帝的約;毀約不但自身遭受刑罰,

甚至直到後代(民 16:31;書 7:24).由此,足見本末之別.  

    第三條誡: “不可妄稱耶和華─你上帝的名；因為妄稱耶和華名

的，耶和華必不以他為無罪。”(  出 20:7)  

    上帝的名代表上帝的所是、權柄、地位、能力.人不可用上帝的名

作不誠實的事,或行惡.不可冒用上帝的名起誓、咒詛,甚至祝福等,因



 48 

這都是冒犯上帝的罪.人必須以誠實的心稱上帝的名(耶 4:2;7 :8 -11) .在

此,還是以神聖的上帝為本.人若能對上帝誠實,也當會對人對事誠實. 

    第四條誡: “當記念安息日，守為聖日。六日要勞碌做你一切的

工，但第七日是向耶和華─你上帝當守的安息日。這一日你和你的兒

女、僕婢、牲畜，並你城裏寄居的客旅，無論何工都不可做；因為六

日之內，耶和華造天、地、海，和其中的萬物，第七日便安息，所以

耶和華賜福與安息日，定為聖日。”(  出 20:8-11)  

     安息日為當今西曆的星期六.上帝要求選民將這日定為聖日,歸給

上帝.要停止工作,如耕種、收割(出 34:21、烤煮(出 16:23)、收取嗎哪

(出 16:26)、生火(出 35:3)、檢柴(民 15:32)、負重(耶 7:21)、作生意

(摩 8:5)等.目的是要人專心敬奉上帝,可記念上帝創造大工的完成(出

20:11) ,可歇下人因罪而勞苦的工作(出 20:9;創 3:18-19) ,同時也記念

上帝拯救脫離埃及為奴之地,進入迦南安息之所(來 4:1-3) .  

    這一條誡命還是以上帝為本,同時也關心到人心靈與身体的需要.對

現代人的生活有極大的影響,人不能違背上帝所定造人的規律.所以全

世界有很多國家規定,七日一定要有一天休息.不一定是星期六,但每星

期要有一天休假.學校上課也是如此,每星期總有一天要休息.甚至很多

國家立法規定,每星期必有一日休息. 

    新約時代,信徒於七日的第一日聚會敬拜主,是為了記念基督從死裏

復活的救贖(徒 20:7) ,因為耶穌是安息日的主(太 11:28-30) ,在他裏面

必得享安息. 

    第五條誡:“當孝敬父母，使你的日子在耶和華─你上帝所賜你的

地上得以長久。”(  出 20:12)  

    孝敬父母是人倫關係之首,是上帝的命命,也是人對上帝應盡的本份.



 49 

這是惟一帶應許的誡命,凡遵守的人必然蒙上帝祝福(弗 6:2) .孔子認為: 

“孝、天之經,地之義,民之行也.”  

    兒女是上帝所賜的產業(詩 127:3)父母是受託在主裏教導子女(弗

6:4;西 3:21) .而當父母年紀老邁時,加倍的敬愛(箴 4:3;利 19:3;申

21:18) .這條誡命照樣以上帝為本. 

    第六條誡: “不可殺人。”(  出 20:13)  

    人是照上帝的形像和樣式造的(創 1:26-27) ,人的生命是寶貴的.不

可殺人,是禁止違反公眾意願和道德律的殺害(申 4:41-43;19:1 -13) .這

就是人權的保障.若有人蓄意殺人,必定治死,不得寬恕(民 35:31-33) .這

顯明上帝公義的法則執行在人間. 

    不可殺人,當然包括不可自殺. 

    第七條誡: “不可姦淫。”(  出 20:14)  

     姦淫是破壞神聖的婚姻關係,和人格的尊嚴;也違反上帝設立的婚

姻制度(創 2:24;20:6 ;39:9) .姦淫有違 “修身齊家”的原則.現今的社會,

婚姻亂七八糟,大城市的離婚率超過 40%,包二奶司空見慣,傷害了多少

的家庭?多少的婚姻?多少的兒女.主要的原因,人不遵守上帝的誡命.人

心中無神,生活就無法. 

    第八條誡: “不可偷盜。” 

    這是對人身財產主權的保障.非法盜取他人或國家的財物都是罪. 

要“非禮物取”,必須意誠心正,才能 “路不拾遺”.一個誠心有基督信

仰的人,乃是以愛待人,這是積極的行為.“像那不可姦淫，不可殺

人，不可偷盜，不可貪婪，或有別的誡命，都包在愛人如己這一句話

之內了。”(  羅 13:9 )  愛是發自內心的一種動力,愛能成全律法.律法的

總歸就是愛,基督就是愛. “



 50 

義。”(  羅 10:4)  

    耶穌曾公開的引用十誡勸勉人. “誡命你是曉得的：不可殺人；不

可姦淫；不可偷盜；不可作假見證；不可虧負人；當孝敬父

母。”(  可 10:19)  

     《聖經》說:“從前偷竊的，不要再偷；總要勞力，親手做正經

事，就可有餘分給那缺少的人。”(  弗 4:28)有人因貧窮而偷竊,有人

想致富而偷竊,有人因貪心而偷竊,有人因惡習而偷竊,偷竊的原因雖然

多,但都不是合法的理由.上帝直接了當的下一條誡命 “不可偷盜”.要

實踐出來,必須內在生命的更新,聖靈的重生,方能脫去舊人和舊人的

行為,穿上新人, 勞力親手做正經事，就可有餘分給那缺少的人;這

是從消極變成積極,有愛才能分給別人.如此,必能促進社會的穩定與

和階.  

 第九條誡: “不可作假見證陷害人。”(  出 20:16)  

    原意是不可在法庭上作虛假的見証.因為虛假的供証,會影響法官的

判決.舊約作假見証陷害人是嚴重的罪,他要以命償命,次牙還牙(申

19:16-21) .因為上帝的屬性是信實的,他要人誠實無過.耶穌說: “你們

的話，是，就說是；不是，就說不是；若再多說，就是出於那惡者

〔或譯就是從惡裏出來的〕。”(  太 5:37)  

    信實是聖靈所結的果子.有聖靈的果子,就不會作假見證陷害人.追

根究底,還是信仰與生命的的問題.  

    第十條誡: “不可貪戀人的房屋；也不可貪戀人的妻子、僕婢、牛

驢，並他一切所有的。”(  出 20:17 )  

    “貪戀”起於內心不良的動機,若無外在行為的表現,是無從懲罰的.

第十誡著重對人內心的管治.孔子注重 “正心”,《詩經》強調: “思



 51 

無邪”.這也是 “新人”應有的特質.耶穌說:  “只是我告訴你們，凡看

見婦女就動淫念的，這人心裏已經與她犯姦淫了。”(  太 5:28)  “貪財

是萬惡之根” (  提前 6:10)。上帝監察人的心,他知道人的心思意念

(代上 28:9) .上帝要人將他的律法刻在心版上(箴 3:3;林後 3:3) ,側重行

為的規範,目的不是為著懲罰,乃是成為新造的人.十誡是倫理道德的總

綱,是具体律法的依據;是以上帝為本,才能解決一切細枝末節之事. 

    孔子以 “修身齊家”和 “治國平天下”來解釋 “本末之道” .他以

“修身齊家”為本; “治國平天下”為末,主要強調先從己身做起.有關

《聖經》的心得,我將在本書的第八、九、十章闡釋.在此謹簡列《聖

經》 “修身齊家”的經文如下,以資參考. 

 “作監督的，必須無可指責，只作一個婦人的丈夫，有節制，

自守，端正，樂意接待遠人，善於教導；不因酒滋事，不打

人，只要溫和，不爭競，不貪財；好好管理自己的家，使兒女

凡事端莊順服〔或譯：端端莊莊地使兒女順服〕。人若不知道

管理自己的家，焉能照管上帝的教會呢？初入教的不可作監

督，恐怕他自高自大，就落在魔鬼所受的刑罰裏。監督也必須

在教外有好名聲，恐怕被人毀謗，落在魔鬼的網羅裏。作執事

的，也是如此：必須端莊，不一口兩舌，不好喝酒，不貪不義

之財；要存清潔的良心，固守真道的奧祕。這等人也要先受試

驗，若沒有可責之處，然後叫他們作執事。女執事〔原文是女

人〕也是如此：必須端莊，不說讒言，有節制，凡事忠心。執

事只要作一個婦人的丈夫，好好管理兒女和自己的家。因為善

作執事的，自己就得到美好的地步，並且在基督耶穌裏的真道

上大有膽量。”(  提前 3:2 -13)  



 52 

 “我從前留你在克里特，是要你將那沒有辦完的事都辦整齊

了，又照我所吩咐你的，在各城設立長老。若有無可指責的

人，只作一個婦人的丈夫，兒女也是信主的，沒有人告他們是

放蕩不服約束的，就可以設立。監督既是上帝的管家，必須無

可指責，不任性，不暴躁，不因酒滋事，不打人，不貪無義之

財；樂意接待遠人，好善，莊重，公平，聖潔自持；堅守所教

真實的道理，就能將純正的教訓勸化人，又能把爭辯的人駁倒

了。”(  多 1:5 -9)  

    以上兩段經文,包括:言語、行為、信心、忠心、節制、錢財、管

理、見証、教導、飲食、品格、聖潔、性情、信仰、婚姻、家庭、兒

女及人際關係,可謂面面俱到,主要就是 “明德、新民、修身、齊家”的

高標準.教會的領袖,要靠著聖靈的大能,先從自己做起,要先齊家,才能

治理上帝的家,才不會本末倒置. 

 

 

五 .  格物致知之道  

 

    《大學》傳文之五章 ,釋格物致知 ,因原文亡佚 ,只存兩句 ,  “……此

謂知之本……此謂知之至也.”因無上文,實在不容易瞭解它真正的意

義. 

    《大學》經文一章提到 “致知在格物.物格而后知至.”用現代語

言來說: “要達到最徹底最高的知識,在於盡量窮究事物的道理.等到

各種事物的道理都考究明白了,然後知識才能發揮到徹底.”這關係到

知識論.  《大學》是講做人做事的道理 ,要有通達的知識 ,才能意誠、



 53 

心正、身修、家齊、國治 .  知識能徹底發揮,做人做事才能成功,自然

有一番道理. 

    但知識從何而來?世人有何觀點?聖經又如何解釋? 

   “知識論”是研究認知知識的學問，探索對知識的來源、方法與定義

等，分析對所瞭解的知識是否具有客觀性、有效性及正確性。知識是

否有其可能或必然性？有效的認識存有物就是真理。知識論的派別很

多：有經驗知識論、理性知識論、感觀知識論、啟示知識論。 

    我們應該進一步知道啟示、理性與知識的來源. 

      現代哲學的理性思維，不能像上帝所啟示的真理，具有權威性，

並指出人生存的意義、價值與方向。人若要瞭解絕對性的真理須靠上

帝的啟示，不是靠世俗的哲學。啟示並不違反理性與邏輯；理性也不

能反對啟示。因為啟示可糾正理性，而理性可傳遞啟示的真理。 

    上帝是自啟的神，祂向人類顯明自己的心意，祂是啟示的源頭。 

    人是照上帝的形像造的（創 1：26），上帝造人物質的身體，也

造人非物質的靈魂（創 2：7）；上帝賦予人意志、理性、思想、感

情，所以人的理性和知識是從上帝而來的,人屬靈的知識是由聖靈啟

示而來的。 

    理性與啟示的真理都是由上帝而來，上帝是一切萬物的本源，因

為萬物是本於祂、出於祂、歸於祂。而有理性的上帝，按照自己的形

像造人，因此人有理性，是理所當然的。 

    上帝的啟示是可以明白的，並且充滿著理性正確的觀念。啟示是

出於上帝，不是人構想出來的理論。歷世歷代領受上帝啟示的先知與

使徒，都是以上帝的思想去思想。因為 “耶和華說，我的意念非同你

們的意念；我的道路非同你們的道路。天怎樣高過地，照樣，我的道



 54 

路高過你們的道路；我的意念高過你們的意念”（賽 55：8-9）。沒

有任何人可用自己的意念來代替上帝的意念。 

    我們既然知道知識智慧的總源頭是上帝 .因此 ,我們必須與上帝有生

命的聯接 ,才能  “格物至知” 

    我們要與上帝生命的聯接 ,信靠耶穌是惟一的通道 .耶穌說 :  “我就

”(  約 

14:6)因他是上帝與人的中保,他給人屬靈的生命,而且是更豐盛的生命

(  約 10:10) ,有意義、有方向、有目標、有能力、有永遠的盼望. 

    上帝的智慧和知識,是深不可測的,上帝是無所不知的.人不能以有

限的知識來衡量無限的上帝.聖經說:“深哉，上帝豐富的智慧和知

識！他的判斷何其難測！他的蹤跡何其難尋！”(羅 11:33) 

    上帝賜人智慧和知識,《聖經》說:“因為，耶和華賜人智慧；知識

和聰明都由他口而出。”(  箴 2:6)人若敬畏上帝,誠心順服他,必得智慧

和知識.“神喜悅誰，就給誰智慧、知識，和喜樂”(  傳 2:26)“敬畏耶

和華是智慧的開端；認識至聖者便是聰明。”(  箴 9:10)    

    上帝藉著聖靈給人智能和適當的言語.“這人蒙聖靈賜他智慧的言

語，那人也蒙這位聖靈賜他知識的言語.”(  林前 12:8)一個人知識通

達,在屬靈與屬世上才能平衡,辦事精明,有高尚的品德和人格.這樣才

能 “格物致知” .  

    我們不但要博覽群書,充實自己;還要多讀聖經、多讀人、多讀事、

多讀大自然.因為學無止境,對事理能貫徹的瞭解,知識才能徹底的發揮,

如此,才能談得上修身齊家,治國平天下. 

    我們的知識要廣博,見識要多,而且要有新的知識.使徒保羅說:“我

所禱告的，就是要你們的愛心在知識和各樣見識上多而又多”(  腓 1:9)  



 55 

“聰明人的心得知識；智慧人的耳求知識。”(  箴 18:15)  

     我們既為新民,就要有新的思想,新的知識.“這新人在知識上漸漸更

新，正如造他主的形像。”(  西 3:10)  

    “格物致知之道” ,不是單為著知識,也不是單為著瞭解事物的要理,

而是要達到修身、齊家、治國、平天下的職責.所以我們要累積更種

學問知識,修身養性,塑造有上帝形像的品德,才能充份發揮.《聖經》

說:“正因這緣故，你們要分外的殷勤；有了信心，又要加上德行；有

了德行，又要加上知識；有了知識，又要加上節制；有了節制，又要

加上忍耐；有了忍耐，又要加上虔敬；有了虔敬，又要加上愛弟兄的

心；有了愛弟兄的心，又要上加上愛眾人的心；你們若充充足足地有

這幾樣，就必使你們在認識我們的主耶穌基督上不至於閒懶不結果子

了。”(  彼後 1:5-8 )  

     在此提到信心、德行、知識、節制、忍耐、虔敬、愛弟兄的心、

愛眾人的心.先由信仰開始,進而明德,再而致知,樹立各種德性,最後

以愛發揮到最高峰,不但要愛弟兄,還要愛眾人.愛是超種族,超國界

的. “修、齊、治、平”若能以愛為原動力,諒可天下太平. “格物致

知”只不過是基本的裝備吧了!  

 

 

六 .  誠意之道  

  

   《大學》論  “誠意之道”,對現代人是否有意義?怎樣培養誠意的心?

與個人的生活有甚麼關係?對社會有甚麼貢獻?《聖經》論  “誠意之

道”在層次上有甚麼不同?我們怎樣才能活出“誠意之道”? 



 56 

    《大學》論  “誠意之道”,著重內心的培養 ,主要從認知開始 ,然後在

生活環境中操練成為有德性的人 .經文一章說 :  “欲誠其意者 ,先致其

知”換句話說 :  “一個人要想自己心意誠實 ,必定先要運用自己的智慧和

知識 .”先要知道事理和處事的原則 ,考究明白了天下的事理原則 ,才能

將智慧和知識發揮出來 ,然後心意才能誠實 .這叫  “知至而後意誠”. 

    孔子用君子與小人的不同來說明  “誠意”.他認為要  “誠其意”,一個

人不能自己欺騙自己 ,就像厭惡惡臭的氣味 ,或愛好美好的顏色一樣的

真切 .如能像這樣的除惡為善 ,那才能叫自己心滿意足 .所以君子一定要

謹慎一個人獨處的生活 . (原文參閱《大學》傳文之六章   釋誠意 )  

    現代人很難勝過獨處的生活 ,因為很多商人 ,離家出國做生意 ,若沒

有真誠的信仰 ,90%以上墮落在性的裏頭 ,婚外行為比比皆是 .他們沒有

去惡為善的誠意 .  

    孔子認為小人平日獨處時 ,專做一些不好的事 ,甚麼壞事都敢做 .一

旦見到君子 ,便將其壞事遮掩隱藏起來 ,而將他的善事表揚出來 .豈不知

人看見他 ,好像看見他自己的肺肝一樣清楚 ,這樣做有甚麼益處呢 !?這

就是人心中的誠實 ,一定要從外面表現出來的 .所以君子一定要謹慎一

個人獨處的生活 . (原文參閱《大學》傳文之六章   釋誠意 )  

    君子存心要光明正大 ,言論要光明正大 ,行為要光明正大 ,才能明明

德 .無論在眾人面前 ,或個人獨處 ,都當存光明正大的生活 .  “君子憂道不

憂貧 .” (論語 )  孔子說 :  “君子務本 ,本立而道生 .”  有道者才能誠意 .  

    君子與小人有很大的差別 :  “君子喻於義 ,小人喻於利 .” (論語 )  “君

子求諸己 ,小人求諸人 .” (論語 )  “君子泰而不驕 ,小人驕而不泰 .” (  論語 )   

“君子坦蕩蕩 ,小人長戚戚 .” (  論語 )  “君子之愛人也 ,以德 ;小人之愛人

也 ,以姑息 .” (禮記 )  “君子之心 ,欲人同其善 ;  小人之心 ,欲人同其



 57 

惡 .” (宋‧程頤 )  “君子之言 ,寡而實 ;小人之言 ,多而虛 .” (漢‧劉向《說

苑》 )  “君子與君子 ,以同道為朋 ;小人與小人 ,以同利為朋 .” (宋‧歐陽

修 )  “君子思義而不慮利 ;小人貪利而不顧義 .” (漢‧劉安  《淮南子》 )  

“言其所善 ,行其所善 ,思其所善 ,如此而不為君子者 ,未之有也 .言其不善 ,

行其不善 ,思其不善 ,如此而不為小人者 ,未之有也 .” (宋‧徐積 )  

    但現今的社會 ,沽名釣譽的人多的是 .好多黑幫的老大 ,外表儼然好

像慈善家 ,也為社會公益做了一些善事 ,其實這只是遮掩他們犯罪的一

種手段 .  

     曾子則用心理學的方法來培養誠意 .他說 :  “雖然是一個人獨處的

生活 ,就像有十隻眼睛注視著自己 ,十個指頭指著自己一樣 ,這樣嚴格的

監督著 ,就不敢隨意作惡了 .”譬如富人要修好他的屋子 ,有德性的人要

修好他的身心 ;心中寬暢 ,身体必然安適舒泰 .所以君子必定要有誠實的

心意 .  (原文參閱《大學》傳文之六章   釋誠意 )  

    可惜現實生活的環境 ,與人心目中的構想還是有一段距離 .當人遇見

情慾試探時 ,多數會渾然忘我的墜入情網 .因為人心中缺乏勝過情慾的

原動力 .除非一個人受聖靈的充滿和管制 ,否則 ,單靠人自己的誠意 ,是

不可能勝過的 .所以要從聖經觀的角度來分析 .  

     《聖經》論  “誠意之道”,先要知道誠實的本質 ,誠實的動力 ,然後才

能應用於上帝與人之間 ,誠實是一種美德 .我們怎樣可以活出誠實之道? 

    誠實是上帝的屬性 ,惟有上帝才有絕對誠實的本質 .  

 《聖經》說:“……耶和華誠實的上帝啊，你救贖了我。”(  詩 

31:5)  

 “因為，你的慈愛高及諸天；你的誠實達到穹蒼。”(  詩 57:10)  

    因為上帝是信實的,所以他所言所行盡都誠實. 



 58 

 《聖經》說: “因為耶和華的言語正直；凡他所做的盡都誠

實。”(  詩 33:4)  

 “公義和公平是你寶座的根基；慈愛和誠實行在你前面。”(  詩 

89:14)  

 “他手所行的是誠實公平；他的訓詞都是確實的.”(  詩 111:7)  

     我們要有內在誠實的動力,必須要被聖靈充滿,才能結出信實的果

子(加 5:22-23) .有了聖靈的動力,才能勝過肉体的情慾. 

 《聖經》說:“

為情慾和聖靈相爭，聖靈和情慾相爭，這兩個是彼此相敵，使

你們不能做所願意做的。但你們若被聖靈引導，就不在律法以

下。”(  加 5:16-18)  

    甚麼是情慾的事? 

 “情慾的事都是顯而易見的，就如姦淫、污穢、邪蕩、拜偶

像、邪術、仇恨、爭競、忌恨、惱怒、結黨、紛爭、異端、嫉

妒、兇殺、醉酒、荒宴等類。我從前告訴你們，現在又告訴你

們，行這樣事的人必不能承受 神的國。”(  加 5:19-21)  

    人若順著情慾撒種的,就收敗壞;若順著聖靈撒種的,就收永生.兩者

的結局是完全不同的. 

     甚麼是聖靈所結的果子? 

 “聖靈所結的果子，就是仁愛、喜樂、和平、忍耐、恩慈、良

善、信實、溫柔、節制。這樣的事沒有律法禁止。”(  加 5:22-

23)  

    聖靈所結的果子,都是高尚品德的產品,都是至善的,也是《大學》

止於至善所盼望的.如今在基督裏,藉著聖靈的大能才可達到. 



 59 

    信徒應怎樣對待上帝?耶穌說: “那真正拜父的，要用心靈和誠

實拜他，因為父要這樣的人拜他。上帝是靈，所以拜他的必須用心靈

和誠實拜他。”(  約 4:23-24) 

    因為上帝喜愛內裏誠實的人(詩 51:6)。人要將誠實刻在心版上

(箴 3:3)。行事誠實的，為上帝所喜悅(箴 12:22)。甚至誠實是治國

之本,  “君王憑誠實判斷窮人；他的國位必永遠堅立。”  (箴 29:14 )孔

子認為,民無信則不立. 

    耶穌乃是誠誠實實傳上帝的道(路 20:21)。我們應當誠誠實實的做

人,規規矩矩行事,誠心誠意的待人接物.所以“作勸化的，就當專一

勸化；施捨的，就當誠實；治理的，就當殷勤；憐憫人的，就當甘

心。”(  羅 12:8) 

    我們既有基督的誠實在我裏面(林後 11:10) ,就要用愛心說誠實

話，凡事長進，連於元首基督(弗 4:15).作光明之子,好結出一切良

善、公義、，誠實的果子(弗 5:9);並且分別是非，作誠實無過的

人，直到基督的日子(腓 1:10)；使我們無可指摘，誠實無偽，在這彎

曲悖謬的世代作成上帝無瑕疵的兒女。好使我們顯在這世代中，好像

明光照耀(腓 2:15) ;總要存心誠實敬畏主(西 3:22)。  

     我們總要彼此激發誠實的心(彼後 3:1) .我們相愛，不要只在言語

和舌頭上，總要在行為和誠實上(約一 3:18)。我們要真正的活出 

“誠意之道”,對社會人群才能有溫暖,才能互信,才充滿愛心,才能更

幸福!我們當表裏一致,誠實無過,堂堂正正為人,豈非正人君子嗎?  

 

 

七 .  正心修身之道  



 60 

 

    《大學》的致知、誠意、正心、修身、齊家、治國、平天下 ,是環

環相扣的 ,是息息相關的 ,它是一個整体的觀念 .實在不容易切割 .孔子

和他的學生為達到教育的目的 ,所以各別的加以闡釋 .  

    《大學》經文一章說 :  “欲修其身者 ,先正其心 ;欲正其心者 ,先誠其

意 .”甚至說 :  “意誠而后心正 ,心正而後身修”我認為在此的  “修身”,不

僅僅是修身養性 ,而是指整個人的道德行為和一切的品格 ,力求做一個

明德、親民、止於至善的人 .  

    孔子所謂  “修身在正其心”,他認為一個人心中有所忿恨發怒 ,心裏

就不能得到清正 ;心中有所恐懼 ,  心裏就不能得到清正 ;心中有所好樂 ,  

心裏就不能得到清正 ;心中有所憂患 ,  心裏就不能得到清正 . (原文  參閱

《大學》傳文之七章  釋正心修身 )    

      這是相當高的境界 ,人能無忿怒、無恐懼、無好樂、無憂患 ,自然

心可得其正 .但、在這錯綜複雜的社會裏 ,人無遠慮必有近憂 .孔子說 :  

“不善不能改 ,是吾憂也 .”有人憂國憂民 ,有人  “杞人憂天”,有人  “先天

下之憂而憂”.問題是怎樣勝過忿怒、恐懼、好樂、憂患 ,使我們的心

能清正 ,思想和動機能純潔 ,才能正心 .《聖經》在這方面的分析頗多 .  

    孔子認為一個人的心若不能專注 :他雖然是看了 ,但卻看不到 ;他雖

然是聽了 ,但卻聞不到 ;他雖然在吃食物 ,但卻不知道其中的滋味 .這就

是所謂的  “修身在修其心 .”換句話說 ,先修心才能修身 .中國人說 :  “哀

莫大於心死 .”人若有心 ,  “鐵杵可磨成針 .”  

     《聖經》論  “正心修身”之道 ,是直接了當的 ,清楚明白的 ,人人可學

習的 .聖經論  “心”,可能是所有經典中談最多、最徹底的 .  

    上帝的心充滿愛和聖潔,當人類在地上犯罪時，他心中為世人憂傷



 61 

(創 6:6)。上帝有忌邪的心(民 25:13),因他是獨一的真神,他不願意

人去跪拜虛假的偶像,以免偏邪,他要人”正心”,拜所該拜的,行所當

行的.主耶穌有柔和謙卑的心(太 11:29),他要人在他裏面得享安息.

上帝向那些盡心行在他面前的人守約施慈愛(王上 8:23) .  

    上帝有超然的智慧,他是無所不知的, 他知道萬人的心(徒 1:25) , 

他曉得人心裏的隱秘(詩 44:21),他熬煉人心(箴 17:3)他鑒察人的心

(羅 8:27);主耶穌也知道萬人的心(可 2:8) .所以詩人禱告說:“上帝

啊，求你鑒察我，知道我的心思，試煉我，知道我的意念，看在我裏

面有甚麼惡行沒有，引導我走永生的道路。”(  詩 139:23-24)  

    我們既然知道上帝的心,也知道上帝完全瞭解我們的心,我們當怎

樣才能正心?怎樣修身?嚴格地說,人單靠自己的努力,是無法達到的.

俗語說: “江山易改,本性難移”.因人有罪性的心,不容易改變;所以

需要上帝的救恩和聖靈的能力,才能心意更新而變化(羅 12:2).大衛

王禱告說:“上帝啊，求你為我造清潔的心，使我裏面重新有正直的

靈。”(  詩 51:10)  有清潔的心,正直的靈,才能 “正心修身.”  

    人心既然是污穢敗壞的,就要藉著主耶穌寶血的救贖,才能潔淨.使

徒保羅說:“ ”(  徒 15:9)

可見上帝的救恩是普及全人類的,也是潔淨人心惟一的法則. 

     《聖經》說: “基督若在你們心裏，身體就因罪而死，心靈卻

因義而活。”(  羅 8:10 )  

 “然而，叫耶穌從死裏復活者的靈若住在你們心裏，那叫基督

耶穌

死的身體又活過來。”(  羅 8:11)  

 “他為我們捨了自己，要贖我們脫離一切的罪惡，又潔淨我



 62 

們，特作自己的子民，熱心為善。”(  多 2:14 

    我們得救是聖靈的工作,完全是本乎恩,也因著信(弗 2:8-9) .但怎樣

表達出來?我們藉著禱告來表達心裏的意願.《聖經》說:“你若口裏認

耶穌為主，心裏信上帝叫他從死裏復活，就必得救。因為人心裏相

信，就可以稱義；口裏承認，就可以得救。”(  羅 10:9-10)  

    《聖經》要人行 “正心修身之道” ,主要是從信心起步,以愛心為行

動,以清潔的良心,和光明的行為來過活,而且是靠聖靈的力量才能完成

(弗 3:16) .其中從兩方面表現出來,一方面是人對上帝的心,另一方面是

人對人的心. 

    論到信心是信仰的起步,信心也是上帝所賜的恩賜,人透過上帝自然

的啟示,有基本的信心,也可稱為普遍的信心;但聖靈賜人得救的信心,

他也賜給人各種屬靈的恩賜(林前 12:9) .我們因信基督，聖靈住在我

們心裏，叫我們的愛心有根有基(弗 3:17) .“但願使人有盼望的上帝，

盼望。”(  羅 15:13 )  

      我們要在所信的道上恆心，根基穩固，堅定不移，不至被引動失

去福音的盼望。(  西 1:23)  “

眼見。”(  林後 5:7 )  

    信心蒙上帝悅納,信心也蒙上帝醫治.一位百夫長的僕人病了,因

他相信主耶穌只要說一句話,他的僕人就可得醫治.耶穌對百夫長說： 

“你回去吧！照你的信心，給你成全了。”那時，他的僕人就好了。

(  太 8:13)  

 另 “有一個女人，患了十二年的血漏，來到耶穌背後，摸他的

衣裳繸子；因為她心裏說： ‘我只摸他的衣裳，就必痊愈。 ’



 63 

耶穌轉過來，看見她，就說： ‘女兒，放心！你的信救了

你。 ’從那時候，女人就痊愈了。”(太 9:20-22)  

 我們的信仰要有正確的對像,耶穌說:“你們心裏不要憂愁；你們

信上帝，也當信我。”(  約 14:1)耶穌與天父上帝原為一,信耶穌為個

人的救主,就與上帝屬靈的生命發生關係. 

      《聖經》的 “正心修身” ,不是靠自己的聰明才智,乃是靠上帝的大

能,耶穌的救贖,聖靈的更新,方能成事.但其中的秘訣是信心. 

 《聖經》的 “正心”是以愛為行動.上帝就是愛的本体(約一4:8) ,  

人需要爱，人也需要被爱。有爱才有温暖；有爱才有平安；有爱才有

幸福；有爱才有喜乐；有爱才有力量；有爱才能和睦同居，爱是恒久

忍耐，又有恩慈。  

俄国大文豪托尔斯泰说：“世界上最有价值的东西就是爱。”  

希腊俗语：“有了爱，心灵年轻，恒保清新。”  

人需要人的爱，人更需要上帝的爱。  

孔子说：“汎爱众，”(论语学而)意即“博爱众人。” 

孟子说：“仁者爱人，有礼皆敬人；爱人者，人恒爱之，敬人

者，人恒敬之。”(孟子，离婁下) 

孟子说：“亲亲而仁民，仁民而爱物。”(孟子尽心上) 

孔、孟都是讲到人的爱，而且是以人本心的力量去爱人。这是重

要的，也是可贵的。只可惜，人靠自己是有限的，人受身体、空间、

时间的限制所以人的爱也是有限度的。人靠自己缺乏超然爱的原动

力。 



 64 

《圣经》非常注重爱，也十分强调爱。《圣经》如果单用一个字

来描写，就是“爱”。耶稣说：“我赐给你们一条新命令，乃是叫你

们彼此相爱，我怎样爱你们，你们也要怎样彼此相爱。”(约13∶34) 

耶稣提到人的爱，也提到上帝的爱；甚至是无条件的博爱。爱是

“应当的”，“必然的”，所以是一条命令。 

耶稣说：“要爱人如已。”(可12∶31)人不但要有自爱,还要以

同等程度去爱人。耶稣说：“也要爱仇敌。”(太5∶44)这是超然的

大爱。远比“以德报怨”更上一层楼。 

耶稣说：“你要尽心、尽性、尽意、尽力、爱主你的上帝。”

(可12∶30)除了爱看得见的人之外，还要爱那以肉眼看不见的上

帝，并且是尽其所能的去爱，这是何等神圣的爱。关于爱上帝，《圣

经》说：“不是我们爱上帝，乃是上帝爱我们，差他的儿子，为我们

的罪作了挽回祭，这就是爱了。”(约壹4∶10)更何况“上帝就是

爱。”(约壹4∶8)“上帝爱世人，”(约3∶16)上帝的爱是超然的、

圣洁的、无私的、公义的、理性的、超越时间、空间、身体的；上帝

的爱是永不改变的。 

我們要经历爱的生活，必须清楚知道爱的来源.人的爱是由人本

心发出。超然永恒的爱是由上帝而来的。“…因为爱是从上帝来的，

凡有爱心的都是由上帝而生，并且认识上帝，没有爱心的，就不认识

上帝，因为上帝就是爱。”(约壹4∶7、8) 

爱是上帝的本性，上帝若没有爱，人類就没有救恩，爱是上帝救

恩的根源。 



 65 

上帝是无所不知，无所不在，无所不能，创造万有，自有永有

的。祂的爱是永恒无限量的。 

      我們不但領受上帝的愛,我們還要有愛的行動.我們要盡心、盡

性、盡力愛上帝(申 6:5) ,。我們要敬畏上帝，遵行他的道，愛他，盡

心盡性事奉他(申 10:12 ;11:13)  

      聖靈將上帝的愛澆灌在我們的心裏(羅 5:5) ,我們才有純潔愛的動

機和能力,也才能憑愛心行事(弗 5:2)  

      我們要“凡事謙虛、溫柔、忍耐，用愛心互相寬容”(  弗 4:2 )也把

我們因聖靈所存的愛心告訴別人(西 1:8)。 

       我們彼此相愛的心，並愛眾人的心都要能增長、充足(帖前 

3:12) .惟有愛心能造就人。  

     “  正心修身”之道,無偽的信心,和純潔的愛心,有如兩隻翅膀,可自

由自在的瀟洒發揮. 

    “正心”可從清潔的良心,和光明的行為表現出來.我們行事當與悔改

的心相稱(徒 26:20 ),才不會有虛偽.要在基督裏說真話，並無謊言，

良心順著聖靈感動，隨時隨處,作榮神益人的見證(羅 9:1) .我們在主

面前,或在人面前,都要留心行光明的事(林後 5:8;弗 5:8)。  

    我們應存怎樣的心對上帝? 

    耶穌說： “你要盡心、盡性、盡意愛主─你的上帝。”(  太 22:37 ) 

    我們要甘心事奉服事主(弗 6:7)，從心裏遵行上帝的旨意(弗 

6:6)。並誠心愛我們主耶穌基督(弗 6:24)以基督耶穌的心為心(腓 

2:5) ,要效法基督的卑微和存心順服，以至於死，且死在十字架上(腓 

2:8)。 

    ,運用的大能盡心竭力(西 



 66 

1:29),作良善又忠心的僕人(太 25:23)，殷勤不可懶惰,要心裏火熱，

常常服事主(羅 12:11),並專心祈禱傳道(徒 6:4)  

      我們當效法舊約的迦勒,和約書亞的榜樣,他們專心跟從主(民 

32:12) ,進入上帝應許的迦南美地.他們相信上帝所應許的約,他們的心

意對上帝是正確的. 

     我們要以正直的心稱謝上帝(詩 119:7), 誠心樂意地事奉他(代上 

28:9)遵守他的誡命，一心順從他，行他眼中看為正的事(王上 

14:8)。  

    我們對這位偉大全知全能的上帝,必以心靈誠實敬拜他, 所以 “正心

修身”是理所當然的. 

    人心中有上帝,目中才有人.我們應以怎樣的心待人?《聖經》的教

導相當的清楚.我們必須以誠實的心，遵守上帝的命令、法度、律例

(代上 29:19)，我們行事為人才會有章法.並且靠聖靈行事,靈與上帝

相通,心自然會 “正”,行事為人就會與基督的福音相稱(腓 1:27). 

    我們要用誠實的心彼此相待(弗 6:5) ,在屬靈的事奉上,我們要同心

合意地興旺福音(腓 1:5),不可假意，總要真心(腓 1:18) ,要同有一個

心志，站立得穩，為所信的福音齊心努力(腓 1:27)。 

    誠信是無價之寶.孔子說: “與國人交,止於信.”待人要以誠以信, 

不可貪圖虛名,要存心謙卑,就可向別人學習.孔子說: “三人行必有

我師焉,擇其善者而學之,不善者而改之.”  

      《聖經》說:“凡事不可結黨，不可貪圖虛浮的榮耀；只要存

心謙卑，各人看別人比自己強。”(  腓 2:3)  

    總而言之:  我們

心裏的力量剛強起來(弗 3:16)，使我們的心志改換一新(弗 4:23)，



 67 

在心志上總要作大人(林前 14:20);並且保守我們的心，勝過保守一

切，因為一生的果效是由心發出(箴 4:23);把基督的道理豐豐富富的

存在心裏(西 3:16) ; 凡事要遵行上帝的旨意(徒 13:22) ,用智慧行完全

的道(詩 101:2 ) .如此,才能 “正心修身” ,否則,恐帕還是 “紙上談兵” !  

 

 

八 .  修身齊家之道  

 

    孔子認為一個人要先修身 ,然後才能治理自己的家 .所以《大學》經

文一章說 :  “欲齐其家者,先修其身”,又說: “身修而后家齐”.換句

話:要先會做人,然後才會管理好自己的家.不懂得怎樣做人,就不曉

得怎樣管理自己的家.所以“修身齊家”,是在於著重修身.  

    所謂  “齊其家在修其身”.  孔子說一個人如果有偏見 ,是不能修身的 .

譬如說 ,對於自己所親愛的人 ,就偏心格外的愛護 ;對於自己所賤視厭惡

的人 ,就偏心一味的賤視厭惡 ;對於自己所敬畏的人 ,就偏心格外的敬畏 ;

對於自己所哀憐的人 ,  就偏心格外的哀憐 ;對於自己所怠慢的人 ,  就偏

心一味的怠慢 .所以 ,喜愛一個人而能知道他的不善 ;厭惡一個人而能知

道他的優美之處 ,世上很少像這樣明理的人 . (原文參閱《大學》傳文之

八章  釋修身齊家 ) .  

    甚麼是偏見?法國的學者伏爾泰說 :  “偏見是缺乏判斷的意見 .” (  實

用名言大辭典 )  

    艾爾波特說 :  “偏見可定義為缺乏正當充足的理由 ,而把別人想得很

壞 .”他甚至說 :  “見解遇到新知識而仍不肯更改 ,便形成偏見 .”  (實用名

言大辭典 )  



 68 

    心存偏見的人 ,常常會犯錯而不知 ,甚至將所犯的錯誤當作事實或真

理 ,始終不肯改過 ,這是人最大的悲哀之一 .法國大哲學家笛卡爾說 :  

“人們犯錯的最主要原因 ,是建立於童年時代養成的偏見 .”  (實用名言

大辭典 )  偏見是社會進步最大的障礙 ,是個人更新的絆腳石 .  

    偏見是為人處事最大的缺點之一 ,人一旦有偏見 ,總會先入為主 ,真

是有理講不清的 .往往將自己有偏差的觀點當作事實 ,更嚴重的 ,是將他

的錯誤當作真理 ,似乎是無法溝通的 ,真是  “秀才遇到兵 ,有理講不清 .”

像這樣的人 ,實在無法  “修身”,因為修身是做人的問題 .  《大學》的修

身 ,是要做一個光明磊落 ,有道德明理的新人 ,而在言語行為上 ,達到完

善不必改變的地步 .所以 ,人活到老 ,學到老 ,學不了 !  

    “偏見”是”修身”最大的致命傷之一 ,人一旦有偏心 ,就會存私心 ,往

往會假公濟私 ,甚至家天下 .所以 ,有一句不合理的俗語 :  “人不為己 ,天

殊地滅 .”但主耶穌道成肉身 ,是為要拯救世人 ,他不是為己 ,而是完成上

帝永恆救贖的計劃 .  

     人因偏見而產生私心 ,一旦存私心 ,則  “新人、明德、止於至善”早

就拋諸九霄雲外 .一個自私的人如楊子 :  “拔一毛而利天下 ,不為

也 .” (孟子 )  從另一個角度來看 ,一個人雖然不是為追尋個人的利益 ,但

他卻經常忽略了別人的利益 ,這也是自私 .希臘有句俗語說 :  “自私為一

切天然與道德的罪惡根源 .”人只求私利 ,一切的善德將付諸東流 .人只

求個人的私利 ,是整個人類社會進步的障礙 .法國哲學家孔德說 :  “人 ,

通常以利己為主 ,除非上帝幫助他 ,否則 ,利己之心百藥難救 .” (實用名

人大辭典 )  

    孔子引用兩句俗語來解釋偏見與貪心 .他說 :  “當人不知道他自己兒

子的缺點 ;當人總以為自己的秧苗不夠豐碩 .”這樣盲目的溺愛和貪心 ,



 69 

存著偏見和私心 ,怎能修身呢?這就是說 ,身不能修好 ,就不可能管理好

自己的家 .  . (原文參閱《大學》傳文之八章  釋修身齊家 ) .  

    人因存偏見和私心 ,往往看不見自己的兒女的缺點 ,有時甚至會將自

己兒女的缺點當作優點 ,或放鬆、或遮蓋他們的缺點 ,如此 ,怎能治其家

呢?又怎能使兒女修其身呢? 

    貪心是罪的根源 ,是從人的私慾產生的 .人私慾發動 ,就會  “車行出

軌”.要修身必須先解決偏見與私慾 .要修身不是只在思想上的改變 ,而

是要先改一個人的心 ,才能提升生命的本質 .《聖經》在這一方面有精

闢的見解 .  

    私慾產生罪 .《聖經》說 :“但各人被試探，乃是被自己的私慾牽引

誘惑的。私慾既懷了胎，就生出罪來；罪既長成，就生出死

來。”(  雅 1:14-15)  

         “你們中間的爭戰鬥毆是從那裏來的呢？不是從你們百體中戰

鬥之私慾來的嗎？”(  雅 4:1)  

    私慾產生爭戰、鬥毆、兇殺、說謊、並無真理 (約 8:44) .  “所以，

不要容罪在你們必死的身上作王，使你們順從身子的私慾。”(  羅 

6:12)  罪是一種權勢,會轄制人的.但要勝過罪的權勢,必要有更高的生

命律才能勝過它.那就是基督的救恩,聖靈的能力. 

    我們藉著基督救贖的大能,才能解救我們脫離私慾的捆綁.因為“凡

屬基督耶穌的人，是已經把肉體連肉體的邪情私慾同釘在十字架上

了。”(  加 5:24)同釘十字架是憑信心藉著靈的運行方能成事. 

      “

”(  羅 8:13)  

    我們靠聖靈才能治死身體的惡行,才能勝過邪情私慾,才會不偏心,



 70 

才能真正的 “修身”. 

    我們要被聖靈充滿,才能靠聖靈行事.“因為隨從肉體的人,體貼

肉體的事，隨從聖靈的人,體貼聖靈的事。體貼肉體的，就是死；體

貼聖靈的，乃是生命、平安。”(  羅 8:5-6)  

    我們“總要披戴主耶穌基督，不要為肉體安排，去放縱私

慾。”(  羅 13:14)才能以基督為中心,讓上帝居首位,隨著聖靈結出善

德善果,才能完成 “修身齊家”的目的. 

    一個人,在生長的過程中,在時間上是有轉承的,總會覺得昨非今是;

 ，本為可

怒之子，和別人一樣(弗 2:3)。從前也是無知、悖逆、受迷惑、服事

各樣私慾，和宴樂，常存惡毒嫉妒的心，是可恨的，又是彼此相恨

(多 3:3)。現在就要脫去從前行為上的舊人，這舊人,是因私慾的迷

惑,漸漸變壞的;  又要將你們的心志改換一新，並且穿上新人；這新

人, (弗 4:22-24).  

 若有人在基督裏,他就成為新造的人,舊事已過,一切都成為新的

了(林後 5:17) .如此,才能“不放縱私慾的邪情，像那不認識上帝的外邦

人。”(  帖前 4:5) 

 “你們既作順命的兒女，就不要效法從前蒙昧無知的時候,那放

縱私慾的樣子。”(  彼前 1:14)  

    “知過能改,善莫大焉!”子貢說: “非不悅子之道,力不足也.”

 但耶穌說： “在人這是不能的，在上帝凡事都能。”(太 19:26)

他又說: “你若能信，在信的人，凡事都能。”(可 9:23)  

     使徒保羅經歷了主耶穌的話,他說:“ 加給我力量的，凡事

都能做。”(  腓 4:13)憑信心靠著上帝的大能, “修身”才有路. 



 71 

    人要修身明德,還要發揮良心的功用.人良心既然喪盡，就放縱

私慾，貪行種種的污穢(弗 4:19)。但耶穌是惟一解救之道.  “何況基

督

你們的良心，除去你們的死行，使你們事奉那永生上帝嗎？”(  來 

9:14)  

    保羅憑著清潔的良心,事奉上帝，他在上帝面前行事為人,都是憑

(徒 23:1 ) ,他誠實無過的待人接物,他實踐了生命之道. 

     在現實的環境中, 私慾是與靈魂爭戰的(彼前 2:11)。所以消極方

面,我們要逃避私慾;積極方面要追求屬靈的美德.聖經說:“你要逃避少

年的私慾，同那清心禱告主的人,追求公義、信德、仁愛、和

平。”(  提後 2:22)  

    先樹立正確的道德觀,並領受聖靈的能力,才能 “知行合一” ,  “修身

齊家”才有希望. 

 

 

九 .  齊家治國之道  

 

    孔子的齊家治國 ,是先從家庭教育入手 ,而以孝治家 ,然後才能以孝

治理天下 .他以愛為治家之本 ,然後才能以愛影響國家的百姓 .他以堯  

舜代表仁愛的榜樣 ,以桀  紂代表暴戾的一面 .要治理一個國家先要以身

作則 ,百姓才會服從 ,能齊家才能治國 .孔子認為家庭和睦 ,才能讓國人

效法 .能管理好自己的家 ,才能治理好一個國 .  



 72 

    《大學》經文說 :  “治國必先齊其家”.如果他自己的家人 ,都不能教

好 ,而能教好別人 ,這是不可能的 .所以君子不出家門 ,就能以他的教化

推行全國 . (  原文  參閱  《大學》傳文之九章  釋齊家治國 )  

    “齊家治國”竟然搬上美國的政治舞台 .CCN 新聞網站 2007 年 8 月

21 日報導 ,民主黨總統參選人歐巴瑪 (Barack Obama)的妻子米雪‧

歐巴瑪 (Michel le  Obama)對另一位民主黨總統參選人的家庭問題作

了含沙射影的攻擊 .米雪說 :  “關於下一屆美國總統 ,我們需要知道的最

重要的一點是 :他是一個尊重家庭的人嗎?他是一位良好正派的人嗎?

我們的觀點是 ,如果你不能管好自己的家庭 ,你一定不能管好白宮 .” (註 :

美國總統的辦公室就在白宮 . )顯然地  “治國必先齊其家 .”  

    孔子是一位教育家 ,他想用教育的方法來提升國民的素質 ,以達到齊

家治國的目的 .教育是人民應有的權利 .教育有家庭教育 ,有學校教育 .

古代上至王公之子 ,下至老百姓的兒女 ,凡八歲就要入小學 ,教導他們灑

掃、應對、進退禮節、禮樂、射御、書數的學問 ;及至十五歲 ,都要入

大學 ,教導他們窮理、正心、修己、治人之道 .現代高科技進步 ,郵政交

通方便 ,有的可函授教育 ,有的可透過網路網站受教育 ,有的透過影音小

組教育 .當然自修教育是終身的事 .人最親近的就是家人 ,如果家人都教

不好 ,那有能力教育國人 .  

    春秋‧左丘明說 :  “愛子 ,教之以義方 ,弗納於邪 .” (左傳 )  

    漢‧王符說 :  “賢人志士之於子孫 ,厲以志 ,弗厲於辭 ;勸以正 ,弗勸以

詐 ;示以儉 ,弗示於奢 ;貽於言 ,弗貽於財 .” (潛夫論 )  

    清‧曾國藩說 :  “子侄輩須以  ‘敬恕 ’二字常常教之 .敬則無驕氣 ,無

怠惰之氣 ;恕則不肯損人利己 ,存心漸趨於厚 .” (實用名人大辭典 )這些

都是古人教導兒孫的方法 ,值得參考 .  



 73 

    孔子認為行孝的人 ,才能服事君王 ;敬愛兄弟的人 ,才能服侍長輩 ,有

慈愛之心的人 ,才能使用眾民 .《書經》康誥篇說 :  “愛護人民 ,有如保

護剛出生的嬰孩一樣 .”如果誠心的去愛護人民 ,雖然不能全部做到 ,卻

也不會偏離太遠了 .好比一個女子 ,並未先學怎樣撫養孩子 ,然後才出嫁 .  

(原文   參閱  《大學》傳文之九章  釋齊家治國 )  

    有關孝道 ,孔子在孝經裏解釋得非常透徹 .孝是為人子應盡的本份 ,

上自天子 ,下自百姓 ,人人都應當行孝 .但、現今的社會 ,孝道已經漸漸

被淡化了 ,甚至  “本末倒置”.今之  “孝子”,乃是父母孝敬兒子 .所以 ,我

們當多教導《大學》與《孝經》的內容 ,使百姓曉得  “明德行孝”,社會

就會更和偕 ,人與人的關係更會存著一片溫情 .  

    愛心尤其重要 ,孔、孟都強調仁政 ,  “仁者 ,人也”.容我套用此語 :  

“仁者 ,得人也 .”  “仁心仁德”是治國之本 .得人 ,才能得國 ;得國 ,才能有

國可治 ;國治而後才能天下平 .  

    孔子認為一個家如果能行仁 ,自然能愛護別人 .一個國王能行仁政 ,

百姓也會受感動行仁了 ;一個家能夠謙讓 ,國人也學習謙讓 ;一個王貪心

暴戾 ,國人也會效法作亂 .既然動機如此 ,這就所謂一句錯誤的話就會敗

事 ,一個人為善 ,就能安定國家 .  (參閱  原文  傳文之九章  釋齊家治國 )  

    孔子是講  “人本”,從自己做起 ,也是以身作則 ,要齊家 ,從愛心開始 ,

能愛家人 ,才能愛國人 ,先立下榜樣 ,才會有人效法 .猶如  “近朱者赤 ,近

墨者黑”.一個人不能愛自己最親近的家人 ,焉能愛廣大的國人?換句話

說 :  “人民的眼睛是雪亮的”.人騙不了自己 ,也騙不了別人 .人民是有樣

學樣的 ,問題在於所學的是甚麼?孔子用堯、舜與桀   、紂為對比 .  

    孔子說 :  “堯和舜以仁愛帥領天下 ,而人民都隨著他們的榜樣去做 ;

桀和紂以凶暴帥領天下 ,人民也依著他們去做 .假如他所發出的命令 ,和



 74 

自己所喜好恰恰相反 ,而人民也就不會隨從了 .所以 ,有德性的君子 ,行

善先從自己做起 ,然後才要求別人去做 ;改過先從自己開始 ,然後才能要

求別人不可犯過 .自身所行的若不能寬恕別人 ,而能曉喻他人去寬恕 ,這

是從未有的道理 .所以治國 ,必須先要管理好自己的家 .”  (原文   參閱  

《大學》傳文之九章  釋齊家治國 )  

    堯為人節儉仁慈 ,年老時 ,認為自己的兒子不肖 ,不敢將帝位傳給他 ,

他徵詢群臣的意見 ,眾臣公推舜為繼承人 .因為舜有孝心兼才德 ,這種傳

賢不傳子的  “禪讓” ,是為國家的前途 ,人民的幸福 ,是何等高貴的美德 .  

舜就位後 ,賞罰分明 ,而虛心納諫 ,天下人無不心服 .所以堯  舜的仁政善

德 ,立下了美好的風範 ,人民當然起而跟隨 .  

    夏朝傳到桀王 ,他淫亂無道 ,窮奢極慾 ,濫殺忠臣 .所做違反人道、人

性 ,百姓在兇暴的政權下 ,雖然依從 ,但違反仁義、道德 ,終被商湯所滅 ,

夏朝共 439 年而亡 .  

    商朝傳至第 28 代孫紂王 ,雖有勇猛之力 ,而無仁德之心 ,不聽忠言 ,好

酒色 ,心地殘暴 ,視人命如草菅 ,表面上百姓依從其行 ,但因違反人道常

理 .西伯姬昌 (周文王 ) ,禮賢下士 ,篤仁敬老 ,德高望重 .紂王驕恣無比 ,臣

子棄紂歸昌 ;文王死後 ,其子姬發即位 ,高舉為民除害的旗幟 ,大敗紂王 ,

紂在朝歌自焚而死 ,商朝共 644 午而亡 .從歷史的殷鑑 ,得道者昌 ,失道

者亡 .這豈不與修身、齊家、治國者有關 !  

    孔子引用《詩經》說 :  “桃樹又嫩又美 ,葉子非常的茂盛 ;此女子出

嫁 ,必與他的家人和善相處 .”能夠與家人和善相處 ,然後才能教導一國

的人 .《詩經》說 :  “兄弟互相和善”.   然後才能教導一國的人 .  《詩

經》說 :  “他在家的儀態是正直不差 ,才能匡正天下四方各國 .”他為人



 75 

父、子、兄弟時 ,有足以給人效法的 ,然後才能叫人民效法他 .這就是所

謂治國在齊其家 .  (原文   參閱   《大學》傳文之九章  釋齊家治國 )  

     孔子齊家的秘訣 ,在和睦相處 .《聖經》說 :   “看哪，弟兄和睦同居,

是何等地善，何等地美！”(  詩 133:1)和睦相處,不僅是一種美德,也

是家庭喜樂的泉源,一個家庭要不自私、不嫉妒、不求自己的益處、

不惡言、不毀謗、不懶惰、不攻擊對方、不霸道;並且,要彼此尊敬、

彼此相愛、彼此順服、彼此饒恕、彼此同心、彼此互助、彼此分擔責

任,才能和陸同居,相安無事. 

     和陸是要立志追求的,根基在於彼此建立德行,有高尚的德性,才

能活出和睦的見証.“所以，我們務要追求和睦的事與彼此建立德行的

事。”(  羅 14:19)  

     在家中有和睦,才能教導國人和睦.由家而國,是由近而遠,由小而大,

由少而多.“你們要追求與眾人和睦，並要追求聖潔；非聖潔沒有人能

見主。”(  來 12:14 )聖潔是新人生命應有的素質,聖潔才不會產生淫穢

的事. 

     人願意與有德而聖潔的人同在,如此會有安全感,也可取長補短.上

帝也樂意與和睦的人同在. “願弟兄們都喜樂。要作完全人；要受安

慰；要同心合意；要彼此和睦。如此，仁愛和平的上帝必常與你們同

在。”(  林後 13:11 )  

    嚴格地說,基督是使人和睦的基因.“因他使我們和睦，將兩下合而

和睦。”(  弗 2:14-15)罪使人與上帝隔絕,因上帝愛世人,使人因信在基

督裏得與上帝和好. 



 76 

    《聖經》論齊家是多元化的,人有自己的家;上帝的家,就是教會;天

上的家,就是永恆的天國. 

    1.怎樣管理和建立自己的家? 

   清‧黃宗羲說: “入其家,見其父慈子孝,兄友弟恭,夫和婦順,

方是齊家景象,而家之貧富不與焉.”(明儒學案) 

   “父子篤,兄弟睦,夫婦和,家之肥也.”(禮記) 

   宋‧朱熹說:“讀書,起家之本;循禮,保家之本;和順,興家之

本.”(實用名人大辭典) 

    古代的名人,都非常注重齊家,人不可以沒有家,家是人在世上

唯一最溫馨安息的所在. 

    《聖經》論到怎樣管教養育兒女 .人要  “好好管理自己的家，使兒

女凡事端莊順服。”(  提前 3:4) 並且信主，不放蕩,要順服約束(多 

1:6)作兒女的，要在主裏聽從父母，這是理所當然的,要孝敬父母(弗 

6:1-2) .

們(弗 6:4)。其中最奧妙的是 “在主裏”,以天父上帝為中心,父母兒

女有共同的信仰,彼此都存著敬畏上帝的心,就能和睦相處.猶太人從

六歲就開始,學習聖經的話,到十二歲就相當精通律法,所以在美國根

據統計報告,猶太人的子弟犯罪率是最低的.  

    一個家庭,不但有兒女的關係,還有夫妻的關係.夫妻怎樣才能和睦

同居?聖經主張一夫一妻制,男人只要作一個婦人的丈夫 .（提前

3:12 ,3:2;提多 1:6）要有節制，自守，端正.(提前 3:2)  “又當存敬畏

基督的心，彼此順服。”(  弗 5:21)作妻子的要順服自己的丈夫, 如同

順服主(弗 5:22 ,   5 :24 ;彼前 3:1)； “你們作丈夫的，也要按情理和



 77 

他。這樣，便叫你們的禱告沒有阻礙。總而言之，你們都要同心，彼

此體恤，相愛如弟兄，存慈憐謙卑的心。”(  彼前 3:7-8 )  

 “你們作丈夫的，要愛你們的妻子，正如基督愛教會，為教會

捨己。”(  弗 5:25)  

 “然而，你們各人都當愛妻子，如同愛自己一樣。妻子也當敬

重她的丈夫。”(  弗 5:33)  

  “丈夫也當照樣愛妻子，如同愛自己的身子，愛妻子，便是愛自己

了。”（弗 5:28）”妻子也當敬重他的丈夫。”（弗 5:33）這種互

敬互愛的精神，《聖經》與《大學》的教導是互相吻合的。 

  父慈子孝，都是基、儒雙雙強調的；惟《聖經》的教導的重心是 

“在主裡聽從父母”，”照著主的教訓和警戒，養育他們”，”在主

裡”， “照著主”就有一定的標準。不變的原則，乃是以聖經真理為

準繩，以信心為起點，以愛心為中心，以榮神益人為目的，如此，有

軌跡可遵循，有真道可相信，有聖靈會引導，要建立幸福美滿的家庭

是可能的。 

    孔子以「孝、悌、慈」齊家，誠然可貴，唯其 “孝、悌、慈”

之標準,乃以人為本位，各家各族會有程度上的差距，觀念上的不

同，價值觀的不一致，要達到 “齊家”的至善標準，若沒有聖靈的充

滿和幫助,恐怕費九牛二虎之力未克竟。 

2.  怎樣管理上帝的家 

管理上帝的家,必須以上帝的道為原則,以上帝的命令為依歸. 

   “耶和華的使者誥誡約書亞說，萬軍之耶和華如此說，你若行我

的道，謹守我的命令，你就可以管理我的家，看守我的院……”（亞

3:6-7） 



 78 

   主耶穌道成肉身,成立教會,就是屬靈的家.“但基督為兒子，治

理上帝的家，我們若將可誇的盼望和膽量，堅持到底，便是他的家

了。”（來 3:6）耶穌是永恆的大祭司,他是教會的元首,他超越大祭

司亞倫的職份,因為我們“又有一位大祭司治理上帝的家。”（來

10:21） 

    教會既然是上帝的家,我們乃要做忠心良善的管家，按時分

糧，按聖靈所分給各人的恩賜，成全聖徒，長大滿有基督的身量，成

為榮耀上帝的教會.“人若不知道管理自己的家，焉能照管上帝的教

會呢？”（提前 3:5） 

    3.怎樣服侍上帝之家? 

    基督徒人人都有屬靈的家，也有自己的家，自己的家不但要管

理好，也要把自己的家帶入屬靈的事奉，使家庭有屬靈的祭壇，可塑

造更完美的 “齊家觀”。約書亞身先率眾呼籲以色列全家事奉上帝

說： “現在你們要敬畏耶和華，誠心實意的事奉他。……至於我，

和我家．我們必定事奉耶和華。”(書 24:15) 

    一個人,不但家庭要成功，靈命也當成功。我們不但在地上要 

“齊家”，在天上還有一個永遠的家，這是何等超然榮耀的境界。 

    國家興衰,匹夫有責;教會興衰,信徒有責.齊家治國,是人人有

責, “治國必先齊其家”.下一章會闡釋孔子治國之道 

 

十 .  治國平天下之道  

 

    孔子 “治國平天下”的道理是否合乎現代人的需要?有何重要的

意義?對我們有甚麼價值?聖經又有何觀點?有何相同與不同? 



 79 

    孔子在《大學》傳文之十章 釋治國平天下，主要可分為六方

面: 

一. 以身作則,上行下效 

    孔子認為在上的君王,能夠敬養自己的親老,人民自然會受感動,

跟著孝敬父母; 在上的君王能夠尊敬自己的長輩,人民自然會受感動,

跟著尊敬兄長;在上的君王能夠憐憫無依無靠的人,人民自然不會做

違背道理的事.所以在上位的人,應先立下榜樣,好給人民效法.我若

是不願意在上位的人,以不合理的態度對待我,我就不會以那種態度

支使命令下面的人;我若厭惡下面的人所做的事,就不要用同樣的事

來事奉上位的人; 我若厭惡前面的人所做的事, 就不要用同樣的事,

來行在後面的人身上; 我若厭惡後面的人所做的事, 就不要用同樣

的事,來行在前面的人身上; 我若厭惡右邊的人所做的事, 就不要

用同樣的事,來行在左邊的人身上; 我若厭惡左邊的人所做的事, 

就不要用同樣的事,來行在右邊的人身上;這就叫以身作則,上行下效. 

(參閱 原文《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

       孔子所謂  “治國平天下”,首先從個人做起 ,如果每個人都做到  

“己所不欲 ,勿施於人 .”天下就會太平多啦 !如果每個人都能賙濟無依無

靠的人 ,社會就會安寧的多了 .基督教界在這方面已付出愛心的行動 ,所

以在世界各地成立救濟中心、孤兒院、養老院、中途站、戒毒所、醫

遼中心、愛心工程、扶貧計劃…… ,使貧困者得到溫暖和盼望 .主耶穌

說 :  “你們願意人怎樣待你們，你們也要怎樣待人。”(  路 6:31)企業

界若能取於社會 ,用於社會 ,對  “上恤孤而民不背 .”多少有一點功用 .  

    耶穌心裏柔和謙卑,為擔當世人的罪而死.他立下了美好的榜樣 ,他

說 :  “凡勞苦擔重擔的人可以到我這裏來，我就使你們得安息。我心



 80 

裏柔和謙卑，你們當負我的軛，學我的樣式；這樣，你們心裏就必得

享安息。”(  太 11:28-29)  

    主耶穌謙卑的為門徒洗腳,他以身作則.耶穌說:“你們稱呼我夫子，

稱呼我主，你們說的不錯，我本來是。我是你們的主，你們的夫子，

尚且洗你們的腳，你們也當彼此洗腳。”(  約 13:13 -14)這真是上行下

效的活見証. 

    二.  以民為本,國祚安寧 

    孔子引用《詩經》說: “喜樂的君子,就像人民的父母.”能夠

施行人民所喜歡的事,能夠革除人民所厭惡的事,這樣才是人民的父

母.《詩經》又說: “高峻的南山,岩石崚峋;德高望重的師尹,他是

人民所共同瞻仰的.”治理國事的人,不可以不謹慎,如有偏差,就要

受天下人辱罵了.《詩經》又說: “商朝在未失民心之前,是能夠配

得上天之原則的;後來的君王,當監察到紂王滅亡的原因,知道受命為

天子是不容易的.”能夠得到人民的心,就能保得住國家;喪失民心的,

就喪失國家. (參閱 原文《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

    一個國家的組成,必需要有人民、土地、政權,三者缺一不可.

人民就是國家,因為人民是組成一個國家真正的基礎.先有人民,才能

組成政府,有政府才能產生政權.若無人民,就無設置政府的必要.政

府是為人民服務的公僕.所以孟子說: “民為貴,君為輕.”《書經》

說: “民惟邦本,本固邦寧.”宋‧司馬光說: “善為國者,不欺其

民.” 

    孔子強調,治國先要想到,人民需要的是甚麼?人民所厭惡的是

甚麼?要有為人父母的心腸,處處為人民著想,當改革的,勇敢的革除,

當建設的盡快建設,百姓才能安居樂業,社會才能進步,國家才會繁榮,



 81 

國運才能昌盛,天下才能太平.得民心,才能保得住國家;喪失民心,

就會失去國家.古代如此,現今亦然.桀、紂不得民心而亡;文、武得

民心而興.孔子治國的道理,古今都可以用得上. 

     舊約的所羅門王 ,敬畏上帝 ,以民為本 ,他不求財 ,不求壽 ,只求智慧 ,

以可治理國家 ,管理百姓 ,結果他成為賢明的君王 ,深得民心 .他向上帝

禱告說 :  “所以求你賜我智慧，可以判斷你的民，能辨別是非。不

然，誰能判斷這眾多的民呢？”所羅門王因為求這事，就蒙主喜悅。

上帝對他說：”你既然求這事，不為自己求壽、求富，也不求滅絕你

仇敵的性命，單求智慧可以聽訟，我就應允你所求的，賜你聰明智

慧，甚至在你以前沒有像你的，在你以後也沒有像你的。你所沒有求

的，我也賜給你，就是富足、尊榮，使你在世的日子，列王中沒有一

個能比你的。你若效法你父親大衛，遵行我的道，謹守我的律例、誡

命，我必使你長壽。”(  王上 3:9-14)  

    有上帝所賜的智慧,當然遠勝自己的聰明才智. “所羅門的智慧超過

東方人和埃及人的一切智慧。”(  王上 4:30)  “他的智慧勝過萬人，勝

過以斯拉人以探，並瑪曷的兒子希幔、甲各、達大的智慧。他的名聲

傳揚在四圍的列國。”(  王上 4:31)  

   大有智慧的所羅門王著書說: 

 “無智謀，民就敗落；謀士多，人便安居。”(  箴 11:14)  

 “屯糧不賣的，民必咒詛他；情願出賣的，人必為他祝

福。”(  箴 11:26)  

 “對惡人說：你是義人的，這人萬民必咒詛，列邦必憎

惡。”(  箴 24:24)  

 “義人增多，民就喜樂；惡人掌權，民就歎息。”(  箴 29:2)  



 82 

    他選有賢能的義人治理國家.所以他說:  

     “公義使邦國高舉，罪惡是人民的羞辱。”（箴 14:34） 

     “作惡的為王所憎惡，因國位是靠公義堅立。”（箴 16:12） 

     “除去王面前的惡人，國位就靠公義堅立。”（箴 25:5） 

      他是以色列國全盛時期最榮耀的國王,也是最得心民的賢君. 

      但另有一反面的列子,即他的兒子—羅波安即位,充滿著年青人的

傲慢,沒本憐恤百姓的心,終於國家鬧分裂,他失去十個半支派的百姓. 

     事情是這樣發生的.一位有野心的以色列人,耶羅波安帶著以色列

人的會眾來向羅波安王求情說: “ ‘你父親使我們負重軛，做苦工，現

在求你使我們做的苦工、負的重軛輕鬆些，我們就事奉你。 ’”羅波安

對他們說： ‘你們暫且去，第三日再來見我。 ’民就去了。 

    羅波安之父所羅門在世的日子，有侍立在他面前的老年人，羅

波安王和他們商議，說： ‘你們給我出個甚麼主意，我好回覆這

民。 ’老年人對他說： ‘現在王若服事這民如僕人，用好話回答他

們，他們就永遠作王的僕人。 ’王卻不用老年人給他出的主意，就和

那些與他一同長大、在他面前侍立的少年人商議，說： “這民對我

說： ‘你父親使我們負重軛，求你使我們輕鬆些。 ’你們給我出個甚

麼主意，我好回覆他們。”那同他長大的少年人說： “這民對王說： 

‘你父親使我們負重軛，求你使我們輕鬆些。 ’王要對他們如此說： 

‘我的小拇指頭比我父親的腰還粗。我父親使你們負重軛，我必使你

們負更重的軛！我父親用鞭子責打你們，我要用蠍子鞭責打你們！ ’” 

    耶羅波安 羅波安王所說 ‘你們第三日再來見我 ’的

那話，第三日他們果然來了。王用嚴厲的話回答百姓，不用老年人給

他所出的主意， ,對民說： ‘我父親使你們負



 83 

重軛，我必使你們負更重的軛！我父親用鞭子責打你們，我要用蠍子

鞭責打你們！ ’……以色列眾民見王不依從他們，就對王說： ‘我們

與大衛有甚麼分兒呢？與耶西的兒子並沒有關涉。以色列人哪，各回

各家去吧！大衛家啊，自己顧自己吧！ ’於是，以色列人都回自己家

裏去了，惟獨住猶大城邑的以色列人，羅波安仍作他們的王。”(  王

上 12:4-17)  

    中國人說: “不聽老人言,吃苦在眼前.”增廣賢文說: “做事要好,需

問三老.”羅波安雖然問了父親留下的老臣,但不肯接受忠言. 羅波安王

若服事這民如僕人，用好話回答他們，他們就永遠作王的僕人.但他

卻以威赫的話回答他們.結果失去了大片的江山.國王若愛人民,必能

得民心.否則,失去人民就會失去國家. 

    耶穌說:  “誰願為首，就必作你們的僕人。”政府是人民的公僕,

為民服務,國家社會就會安寧得多了. 

    三. 德本財末,以民惟利  

    孔子認為君王先要謹慎的修好德行,有了好的德行,人民才會歸附;

有了人民,才能保得住國土;有了國土,才能有財貨;有了財貨,才能有用

度.德行是治國的根本,財貨只是末節的事.假如輕看根本的德行,而專

專重視末節的財貨,那就要與人民爭利,簡直是施行竊奪的政治了.所以,

君王如果將財貨聚存在府庫,而人民因生活窮困而流散四方;君王如果

散發庫內的財貨,人民因生活充足而聚集歸附了.這好比你不按道理說

話,人也不按道理回答你.君王不按正道搜括人民的財貨,人民也會不按

正道的方法奪去.  (參閱  原文《大學》傳文之十章  釋治國平天下 )  

    二千五百年前,孔子的時代,是農業社會,財貨的流通,僅限於本國.政

治体制以君主立憲,幾乎一切人事、軍政、財務大權都操縱在君王的



 84 

手中,德行是非常重要的.君有德,才能推行德治;君有仁,才能愛民,愛民,

才能財散民聚. 

    現代政治体制雖然不同,但道德的原則卻是一樣,在上治政掌權的,

都應有高風亮節,才能治國平天下. 

    現代高科技的發達,貿易早已國際化,但世貿的成員國,都應遵照 “企

業倫理”行事,凡取巧投機的,缺乏商業道德的,最終不是坐監、罰款,就

是退貨.如果政治家、企業家都有道德的操守,這世界就會太平得多了. 

    有一個最明顯 “財聚民散”的例子,就是曾任 32 年印尼的總統蘇哈

托,他於 1998 年在民眾抗議的浪潮中被迫下台.2007 年 7 月 9 日印尼

檢察官對他提出民事訴訟,指控他在 32 年統治期間涉嫌侵吞公款,為此

尋求超過 15 億美元的賠償.其實他與其兒子們,早已聚集了天文數字的

財貨,印尼人民的眼睛是雪亮的,民心早已相背.所以凡不得民心的,就

不能得國.顧炎武說: “財聚於上,是謂國之不祥.”管子說: “與天下同利

者,天下持之,擅天下之利者,天下謀之.”可見孔子對治國之道是頗有眼

光的. 

    《聖經》治國注重靈性、德性與愛心.舊約的約瑟,他在埃及是

一位治國有方的宰相.埃及有七年豐收,也有七年饑荒,約瑟有計劃的

聚財貨,也有計劃的散財貸,使埃及國王大得民心.玆簡錄聖經如下: 

 “法老對約瑟說： ‘上帝既將這事都指示你，可見沒有人像你

這樣有聰明有智慧。你可以掌管我的家；我的民都必聽從你的

話。惟獨在寶座上我比你大。 ’法老又對約瑟說： ‘我派你治

理埃及全地。 ’……  

                  約瑟見埃及王法老的時候年三十歲。他從法老面前出

去，遍行埃及全地。七個豐年之內，地的出產極豐極盛，約瑟



 85 

聚歛埃及地七個豐年一切的糧食，把糧食積存在各城裏；各城

周圍田地的糧食都積存在本城裏。約瑟積蓄五穀甚多，如同海

邊的沙，無法計算，因為穀不可勝數。……  

                  埃及地的七個豐年一完，七個荒年就來了。正如約瑟所

說的，各地都有饑荒；惟獨埃及全地有糧食。及至埃及全地有

了饑荒，眾民向法老哀求糧食，法老對他們說： ‘你們往約瑟

那裏去，凡他所說的，你們都要做。 ’當時饑荒遍滿天下，約

瑟開了各處的倉，糶糧給埃及人；在埃及地饑荒甚大。各地的

人都往埃及去，到約瑟那裏糴糧，因為天下的饑荒甚

大。”(  創 41:39-57)  

    上帝的靈與約瑟同在(創 41:38) ,使他有聰明有智慧,有崇高的道德

原則,辦事精明,愛神愛人,他得民心,使天下人有平安.  

    四. 以善為寶,知賢善用 

    治理一個國家,真是千頭萬緒,必須要有足夠的人才,而且是有

德有才的才能善用.德勝於才,能行善政;才勝於德,其政可善可不善;

無德無才,不可任用,若用了肯定沒有好的政績,人民必然怨言滿天飛.

國家是人民的,有民才有國,所以領導人晝夜都要思想如何為民謀利. 

    孔子引用《書經》康誥篇說: “治國的天命不是常在一姓的.”

這是說,國君善就可得保存,不善就會滅亡.《楚書》說; “楚國沒有

甚麼看為寶貴的,只有善行看為寶貴.”晉之公舅,子犯說: “我們逃

亡在外的人,沒有甚麼可看為寶貴的,只將敬愛父親的心看為寶貴.”

《書經》泰誓篇說: “假如有一個誠誠實實的臣子,沒有甚麼特別的

本領;但是心地很寬容,能容納人,看見別人有本領,就好像自己有的

一樣;看見別人有才幹,心裏就很喜歡;別人的善言,看如自己說的一



 86 

樣,其實是他心中能容納好人.像這樣的人治理國家,一定能保顧子孫

人民,還有很多其他利益.假如見別人有才幹,就嫉妒嫌惡他;看見別

人有才幹,就設法疏離他,使他不能接觸君王;這種人是無法容納好人

的.如果讓他管理國家,肯定不能保顧我們的子孫人民,實在太危險

啦!”像這樣的惡人,只有賢明仁德的君王才能將他流放,送到野蠻的

地方,不讓他住在國中.這就是說,只有仁人才能真正的愛顧好人,而

厭惡壞人.(參閱 原文《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

    孔子以善為寶,要治理國家,先要錄用善人,有德有才的人,而且

要心胸寬大,以國事為念.凡心胸狹窄,嫉妒他人才幹的小人,不能讓

他治國.所以孔明在出師表裏說: “親賢人,遠小人.”春秋‧晏子說: 

“國有三不祥,夫有賢而不知,一不祥;知而不用,二不祥;用而不任,

三不祥.”(晏子春秋)所以要知人善用. 

    大有智慧的所羅門王治國有方 ,使示巴女王佩服的  “五体投地”《聖

經》記載 :   

 “示巴女王見所羅門大有智慧，和他所建造的宮室，席上的珍

而坐，僕人兩旁侍立，以及他們的衣服裝飾

和酒政的衣服裝飾，又見他上耶和華殿的臺階〔或譯：他在耶

和華殿裏所獻的燔祭〕，就詫異得神不守舍；對王說： ‘我在

本國裏所聽見論到你的事和你的智慧實在是真的！我先不信那

些話，及至我來親眼見了才知道人所告訴我的還不到一半。你

的智慧和你的福分超過我所聽見的風聲。你的臣子、你的僕人

常侍立在你面前聽你智慧的話是有福的！耶和華─你的上帝是

應當稱頌的！他喜悅你，使你坐以色列的國位；因為他永遠愛

以色列，所以立你作王，使你秉公行義。 ’”(王上 10:4-9)  



 87 

        這位秉公行義,舉世聞名的王說 :   “邦國因有罪過，君王就多更

換，因有聰明知識的人，國必長存。”（箴 28:2）  

    他敬畏公義的上帝,憑公義行事.他說: “義人增多民就喜樂，

惡人掌權，民就歎息。”（箴 29:2） “王藉公平，使國堅定，索要

賄賂，使國傾敗。”（箴 29:4） 

    《聖經》以上帝的公義、智慧、聰明為根基,選有才德的義人

治國. 

    五. 忠誠信實,民主原則 

    古代君憲政治,雖沒有民主投票,但孔子有民主的思想和概念.

現代每一個國家都在探索最合其國家人民的体制.《大學》治國之道

是以人為本.以人為本,不分古今,不分中外,是基本人權的需要. 

    孔子認為看見賢人而不能舉蔫他,舉蔫了而不能先任用他,這就

是怠慢.看見不善的人而不能罷退他,即使罷退了又不能送到遠方,這

是一種過錯.愛好人民所厭惡的人,厭惡人民所愛好的人,這就是 

“違反人性”,也違背民意,災禍必會臨到他身上.所以君王必須要有

重大的原則,忠信誠實才能得到治國的原則.驕傲侈肆必定失去治國

的原則. (參閱 原文《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

    孔子主張舉賢去惡,愛民之所愛,惡民之所惡,忠信誠實,必可治

國.他注重民意,才能得民心.忠誠才能以國為念,犧牲到底.岳飛 

“盡忠報國”,死而後已.《中庸》說: “誠者,天之道也.誠之者,人

之道也.誠者,不勉而中,不思而得,從容中道,聖人也;誠之者,擇善

與而固執之者也.”一個誠實當政者,能擇善與而固執之,才能推行善

政. 



 88 

    誠是道德的源泉,是治國的根本.誠是會有感動力的.春秋‧陳

宣公說: “託以誠,則人心感,……感則不令而事成.”宋代大學者朱

熹說: “不能感人,皆誠之未至.”三國時代,劉備為中興漢室,為求有

才德的孔明鼎力相助,他曾三顧茅蘆,孔明為其精誠所感,終於不計勞

苦,赴湯蹈火的與劉備共同打天下,復興漢室. 

    誠信是無價之寶.宋朝思想家司馬光說: “國寶於民,民寶於

信.” “自古皆有死,民無信不立.”(論語) 

    但、今天商場,多數講利潤,不講信用.所以把假藥、假貨,當真

藥、真貨賣,即傷風又敗德,損害人民的健康,又影響國家的形像.日

本有一句諺語: “信用是無形的資產.” 英國人也說: “信用是最大

的資本” 德國人有一句俗語: “信用的價值超過黃金.”有眼光的企

業家是非常注重信用的.偉大的政治家應該把信用看為第二生命.否

則,如何能治國平天下? 

      《聖經》警誡暴發戶說:“誠實人必多得福；想要急速發財的，不

免受罰。”(  箴 28:20) 想要急速發財的,多數找法律漏洞、取巧、或

盜版、或假公濟私……最終難逃公義法律的審判.  

    君王或在上執政掌權的,要留得江山在,必要以誠實為本,所羅門王

說:“王因仁慈和誠實,得以保全他的國位，也因仁慈立穩。”(  箴 

20:28)所以《大學》誠、正、修、齊、治、平,是古今治國不變的定律,

我們不能藐視或否定他的價直. 

    聖經非常注重法庭的公義,因為上帝按公義審判天下萬民(詩

72:2 ,119:75)所以統治者,必須按上帝的公義和誠實,治理一個國家.經

上說: “君王憑誠實判斷窮人；他的國位必永遠堅立。”(  箴 29:14)  相

反的,“對惡人說：你是義人的，這人萬民必咒詛，列邦必憎



 89 

惡。”(  箴 24:24)  

     主政者不但要誠實,還要忠心.古代所謂 “忠” ,因為長期在專制統治

之下,總以為只要忠於君王.其實忠的範圍很廣,無論對人、對事、對

國、對物都應忠心.《聖經》要人對上帝、對教會、對國家、 對人民

都當忠心到底.耶穌說: “誰是忠心有見識的僕人，為主人所派，管理

家裏的人，按時分糧給他們呢？”(  太 24:45)  所以先知、祭司、使

徒、牧師都要按著正義分解真理的道(提後 2:15) , 按時分糧. 主說

“凡我所吩咐你們的，都教訓他們遵守，我就常與你們同在，直到世

界的末了。”(  太 28:20)教育是代代相傳的,是持續的.保羅說: “你在

許多見證人面前聽見我所教訓的，也要交託那忠心能教導別人的

人。”(  提後 2:2)  

    主耶穌用主僕的關係,來解釋忠心管理的重要. “主人說： ‘好，你

這又良善又忠心的僕人，你在不多的事上有忠心，我要把許多事派你

管理；可以進來享受你主人的快樂。 ’”(  太 25:21)這裏暗喻耶穌就是

天國的主人. 

    治理一個國家,大小事都要忠心.耶穌說:“人在最小的事上忠心，在

大事上也忠心；在最小的事上不義，在大事上也不義。倘若你們在不

義的錢財上不忠心，誰還把那真實的錢財託付你們呢？倘若你們在別

人的東西上不忠心，誰還把你們自己的東西給你們呢？”(  路 16:10 -

12)  左傳說: “以私害公,非忠也.”又說: “賊民之主,不忠.”  

    “忠”有很大的功能. 《忠經》天地神明章說: “為國之本,何莫由忠,

忠能固君臣,安社稷,感天地,動神明,而況於人乎?夫忠興於身,著於家,

成於國,其行一也.”所以現代人治國,  忠誠信實 ,是道德基本的原則 .  

     舊約約沙法王囑咐他的臣民說： “你們當敬畏耶和華，忠心誠實



 90 

辦事。”(  代下 19:9 )  

     舊約有一個非常特別的例子, 當政界勾心鬥角時,忠臣往往會被陷

害.但忠誠無過最終還是得勝.玆引錄聖經如下: 

 “大流士隨心所願，立一百二十個總督，治理通國。又在他們

以上立總長三人（但以理在其中），使總督在他們三人面前回

覆事務，免得王受虧損。因這但以理有美好的靈性，所以顯然

超乎其餘的總長和總督，王又想立他治理通國。那時，總長和

總督尋找但以理

過失，因他忠心辦事，毫無錯誤過失。”(  但 6:1-4 )  

     有靈性又忠心, 忠心為國辦事,得王喜悅,也蒙上帝賜福.所以我們

“惟用愛心說誠實話，凡事長進，連於元首基督.”(  弗 4:15 )  分別是

非,喜愛美好的事，作誠實無過的人，直到基督的日子.(  腓 1:10)  

     孔子的思想以人為對像,忠誠民主,為民為國.《聖經》以上帝為最

高主宰,要忠誠愛神愛人,榮神益人,社會穩定,國家繁榮. 

六. 拓展經濟,藏富於民 

    古代的中國是以農為本,尤其是孔子的時代,拓展經濟不外勤勞增產,

開源節流等.孔子主張富國先富民.《論語》顏淵篇: “百姓足,君孰與不

足?百姓不足, 君孰與足?”可見人民的財富,就是國家經濟的後盾.管

子、治國篇: “凡治國之道,必先富民;民富則易治也,民貧則難治也.奚

以知其然也?民富則安鄉重家,安鄉重家,則敬上畏罪, 敬上畏罪, 則易

治也.民貧則危鄉輕家, 危鄉輕家,則敢陵上犯禁, 陵上犯禁, 則難治也.

故治國常富,而亂國常貧.是以善為國者,必先富民,然後治之.”管子之言,

非常切合現代治國之道.今社會的亂象,多數為爭財富,多數因貧窮而生

亂,這是全世界,全人類實事存在的悲哀!讓我們看看孔夫子怎麼說? 



 91 

     孔子認為要拓展財務經濟,是有重要原則的.生產的人要多,開銷的

人要少.製造生產要快,使用要慢,這樣國家的財經就富足了.有仁德的

君王,是將財富散發在民間,使人民歸附他;沒有仁德的君主,是搜括人

民的敗富而自肥.從來未有在上位的愛好仁德,在下位的人民反而不愛

好義道的.未有愛好義道的人民,他們做事半途而廢的.從未有府庫裏的

財貨不是屬於國君的.換句話說,國家的財富,是國王可以使用的.因此,

不必與人民爭財利. (參閱 原文《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

    孔子的財經原理,要加強生產,節省開消,先讓人民富起來.國庫自然

豐富.所以不必與民爭利,要藏富於民,如此治國易,天下平.這種理論從

表面看似乎簡單,其實還是歸回到明德、親民、誠意、正心、修身、

齊家,才能治國平天下. 

    孔子再延展他的理念.他引用魯國賢慧的大夫孟獻子的話,說: “家

中有養馬備車的人,就不再察看喂雞養豬的小利.卿大夫的家,就不再畜

養牛羊圖利;有百輛兵車的官家,已有封地,就不該養那搜括民財的家臣; 

與其有那些損害義道而去搜括民財的家臣,寧可有損財的盜臣.”這就

是有仁德的君王,不是以財利為利益,而是以道義為利益. (參閱 原文

《大學》傳文之十章 釋治國平天下) 

    孔子主張主政的,當各守本份,各盡其職,安份守己,不可貪圖私利.當

官的不可搜括人民的財富,當重義而輕利,百姓自然歸附,這樣才能國治

天下平. 

    孔子又說,當一個國家的領袖,想積斂財富,必定從一批小人做起;因

為他們善於弄錢,使用這些小人為國家做事,災害禍患必並至.到那時候,

雖然還有善人存在,也無法挽救危亂的國家.這就是治理一個國家,不是

以財利為利益,而是以義道為利益. (參閱  原文《大學》傳文之十章  釋



 92 

治國平天下 )  

    義是道德的項目之一 ,應用在生活上 ,就是行為的準則 .孔子將義應

用到政治社會的範圍 ,治國以義為重 ,以利次之 .孔子說 :  “君子義以為

上 .君子有勇而無義為亂 ,小人有勇而無義為盜 .” (論語、陽貨篇 )墨子

以義治亂 ,以義為政 .他說 :  “義者 ,善政也 .何以知義為善政也?曰天下有

義則治 ,無義則亂 .” (天志中 )  又非命上 :  “然則所為欲義在上者何?曰 :

義人在上 ,天下必治 .”又耕柱篇 :  “今用義為政於國家 ,人民必眾 ,刑政必

治 ,社稷必安 ,所為貴良寶者 ,可以利民也 ,而義可以利人 .”漢書、董仲舒

傳 :  “天下將治 ,則人必尚義也 ;天下之將亂 ,則人必尚利也 .尚義則謙讓

之風行焉 ,尚利則攘奪之風行焉 .” (邵雍、觀物內篇 )  

    義、利之辨,所爭者主要是公利和私利而已.孔、孟主張重義輕利,

其所輕的,自然是私利而非公利.為廣大人民的利益是公利,為君王個人

的聚斂是私利.程頤、語錄: “孟子辨舜蹠之分,只在義利之間,謂相去不

甚遠,所爭毫末爾.義與利,只是箇公與私也.”  所以治國要 以“天下為

公.”其實義中之利,就是為國為民之利. 

    《聖經》是最注重公義的一本書,公義使邦國高舉(箴 14:34) .上帝

是義的本体,他是永恆義的本源(出 9:27;申 32:4;代下 12:6)公義的上

帝頒佈十誡,要以色列民遵行他的誡命,行公義的生活,並使法庭按公義

施行審判,使百姓得到義的保護.摩西揀選有才能、有靈性、有道德、

有公義的人管理百姓. 他“從百姓中揀選有才能的人，就是敬畏上

帝、誠實無妄、恨不義之財的人，派他們作千夫長、百夫長、五十夫

長、十夫長，管理百姓.”(  .  出 18:21)  

     《聖經》也是最講愛的一本書,人要愛神愛人.耶穌說: “  ‘你要盡

心、盡性、盡意、盡力愛主─你的上帝 ’。其次就是說： ‘要愛人如



 93 

己 ’。再沒有比這兩條誡命更大的了。”(  可 12:30-31)以愛的原則對

待百姓,必不施行暴政,豈不是以仁義治天下嗎? 

    “上帝愛世人，甚至將他的獨生子賜給他們，叫一切信他的，不至

滅亡，反得永生。”(  約 3:16)  這是上帝對人類最大的愛.也因為如此

大的救恩,人類才有屬靈天國的盼望.  

    若以人治的標準來衡量，孔子以 “仁德”之政來治國平天下。

誠然是極高貴的思想，也是合乎聖經的原則。 

    孔子治國平天下的總意是：在上位的要以身作則，立榜樣，要

敬養長輩，憐愛無依無靠的人，使人民效法。要有為父之心，喜愛人

民所喜愛的，支持國政要事事謹慎，不可有偏差，即能得民心。要以

仁德治國，視善行為寶貴，人民就歸附。要納善人，舉用賢士，去惡

人，避免歛財。不與民爭利，扶助人民的利益。不驕傲侈肆，以忠誠

信實為原則。 “國不以利為利，以義為利”就可治國平天下了。 

    為人要“止於至善”，先由個人開始，再到家庭，再到國家以致

於天下。由小而大，由個體到群體，這種人生境界是積極進取的，對

社會、國家都有裨益。 

    《聖經》治國平天下以「仁義」為主。《聖經》提到地上的

國，也提到天上的國。公義是治國之本.大衛王說: “上帝啊！求你

將判斷的權柄賜給王，將公義賜給王的兒子。他要按公義審判你的

民，按公平審判你的困苦人，大山小山都要因公義使民享平安。”

（詩 72:1-3） 

    “上帝是愛”，上帝也是公義的，上帝要其子民以公義仁愛治國

平天下。公義才能有原則，是非分明;以公義為原則，正義才能伸

張，義人才能秉公行義。公義的審判才能制止惡人不囂張，不受賄



 94 

賂，國家才能被建立，人民才能享平安。而《聖經》的公義是塑源於

上帝的公義，以上帝公義的法則為主。 

    上帝能是賜褔的源頭.《聖經》說: “以耶和華為上帝的那國是

有福的。他所揀選為自己產業的，那民是有福的。」（詩 33:12） 

    論到上帝屬靈的天國,其性質、時間、主權、範圍、條件又如

何? 

    1. 性質是屬靈的 

    耶穌說： “我的國不屬這世界，我的國若屬這世界，我的臣僕

必要爭戰，使我不至於被交給猶太人。只是我的國不屬這世界。”

（約 18:36） 

    2. 時間是永遠的 

    “你的國是永遠的國，你執掌的權柄存到萬代。”（詩

145:13） 

    3. 主權是屬上帝的 

    “因為國度權柄榮耀全是你的，直到永遠。”（太 6:13） 

    4. 範圍是普世性的 

    “世上的國，成了我主和基督的國，他要作王，直到永永遠

遠。”（啟 11:15） 

    5. 條件是必須重生的 

    “耶穌說：‘我實實在在的告訴你，人若不是從水和聖靈生的，

就不能進上帝的國。’”（約 3:5） 

    “他救我們脫離黑暗的權勢，把我們遷到他愛子的國裡。我們

在愛子裡得蒙救贖，罪過得以赦免。”（西 1:13-14） 



 95 

    孔子於春秋時代，政治紊亂，諸侯各自為政，互相吞併，臣弒

君，子弒父;孔子提倡道德，施仁政，以世界和平為為最終目的，從

修身開始，而後齊家治國平天下。孔子世界和平的理想，以至善為目

標，上行下效，感化人心，實在寶貴。聖經以公義治國，使民享平

安，並先求內在生命的改變，表裡一致，以建立民享民有民權的公平

國家。同時要拓展天國福音，進入屬靈的國度，憑信心以達到最理

想、盡善盡美我主基督的國－你可因信基督而得著。 

    結論 

    世界上各大宗教、各大文化、各派哲學都有其優點，也都有其

缺點，人都在追求 “至善”人生的境界，天下太平的願景,所不同的

是就是 “本質”上的區別。 

         哲學能給人知識，不能給人絕對的真理。哲學能激發探討人生

的意義，卻不能給人生命。哲學會給人積極的思想，也會給人消極的

思想。哲學各宗各派的理論和學說，無法絕對一致性，它只能給人相

對性的哲理，而不是真理。然而 ,耶穌說： “我就是道路、真理、生

人能到父那裏去。”(  約 14:6 )“我來了是叫人

得生命，並且得的更豐盛。”（約 10:10）  

    孔子的立論影響中國人最深遠，數千年來因科舉制度，已經駕

馭了士大夫的思想。儒家以人為本。從人本性的缺陷來看，本質上是

無法達到絕對 “至善”的標準。因為人靠自己是有限的，孔子自嘆

說： “德之不修，學之不講，聞義不能徙，不善不能改；是吾憂

也。” (論語，述而第七) 孔子的門徒也感到靠己力無法達到，冉

求說： “非不悅子之道，力不足也。” (論語，雍也第六) 



 96 

    孔子是一位思想家、教育家，也可說是一位哲學家.他有自知

之明。有一次大宰問子貢說： “孔夫子是聖人吧？”孔子聞之曰： 

“大宰知我乎？吾少也賤，故多能鄙事。” (論語，子罕第九) 孔子

素不以聖人自居，他知道人是不完全的，當然包括聖人在內。孔子是

謙卑好學之士，他說： “三人行，必有我師焉；擇其善者而從之，

其不善者而改之。”孔子明知人力有限，孔子說： “中庸其至矣乎！

民鮮能久矣。” (中庸第三章) 意思是中庸的道理真是好啊！可惜

人民已經很久不能實行這善道。最根本的瑕疵，即人有罪性。就像保

羅所描述的：“立志為善由得我，只是行出來由不得我。”（羅

7:18） 

    人既有罪性，單靠良知行事就有問題，因為 “人本良心觀”標

準不一，而且頂多只是以聖人為標準。良心有其價值和功用。但有其

缺陷；一、人的良心只是相對標準，不是絕對的標準。二、人的良心

不能彌補以往的過咎。三、人的良心不能赦免自己的罪。四、人的良

心不能改變群體的罪。五、人的良心不能叫人得救。六、人的良心不

能代替信心。最重要的是靠著主耶穌，憑信心成全良心。 

    人既然無力行善！基督徒又如何能行善呢？ “如今那在基督耶

穌裡的，就不定罪了。因為賜生命聖靈的律，在基督耶穌裡釋放了

我，使我脫離罪和死的律了……。基督若在你們心裡，身體就因罪而

死，心靈卻因義而活。”（羅 8:1-2, 10）基督徒能活出善義來，

最主要的原因是有聖靈生命的律。 

    人有罪律，即舊生命中犯罪的傾向與本質。罪有律、規矩、原

則與自然進展的路線。死的律是從罪來的，叫人傾向死。而生命律是

屬靈的、聖潔的、公義的、誠實的、得勝的、慈愛的、永恆的、有超



 97 

然的能力、由聖靈所賜。有超強生命律之取代，才能勝過罪和死的

律。因為律的來源不同，聖靈生命律是來自上帝，罪與死的律是來自

老我。要活出至善，達到最完美的人生，只有一個途徑，藉著聖靈生

命的律才能達到。被聖靈充滿才能完成 “誠意、正心、修身、齊

家、治國、平天下”的願望. 

附錄 一  《大學》原文 

 

        經  文  一  章  

 

    大学之道,在明明德,在亲民,在止于至善．知止而后有定,定而

后能静,静而后能安,安而后能虑,虑而后能得.物有本末,事有终始;

知所先后．则近道矣． 

    古之欲明明德于天下者,先治其国;欲治其国者,先齐其家;欲齐

其家者,先修其身;欲修其身者;先正其心;欲正其心者,先诚其意;欲

诚其意者,先致其知;致知在格物． 

    物格而后知至,知至而后意诚,意诚而后心正,心正而后身修,身

修而后家齐,家齐而后国治,国治而后天下平.自天子以至于庶人,壹

是皆以修身为本,其本乱而末治者,否矣．其所厚者薄,而其所薄者厚,

未之有也.  

 

    傳文之首章  釋明明德 

 



 98 

康诰曰：“克明德.”大甲曰：“顾諟天之明命。”帝典曰：“克明

峻德。”皆自明也。 

 

    傳文之二章   釋新民 

 

汤之盘铭曰：“苟日新，日日新，又日新。”康诰曰：“作新民。”

诗曰：“周虽旧邦，其命惟新。”是故，君子无所不用其极。 

 

    傳文之三章    釋止於至善 

 

诗云：“邦畿千里，惟民所止。”诗云：“缗蛮黄鸟，止于丘隅。”

子曰：“于止，知其所止，可以人而不如鸟乎！” 

    诗云：“穆穆文王，于缉熙敬止！”为人君，止于仁；为人

臣，止于敬；为人子，止于孝；为人父，止于慈；与国人交，止于

信。 

    诗云：“瞻彼淇澳，菉竹猗猗。有斐君子，如切如磋，如琢如

磨。瑟兮僩兮，赫兮喧兮。有斐君子，终不可諠兮！”如切如磋者，

道学也；如琢如磨者，自修也；瑟兮僩兮者，恂慄也；赫兮喧兮者，

威仪也；有斐君子，终不可諠兮者，道盛德至善，民之不能忘也。 

    诗云：“于戏前王不忘！”君子贤其贤而亲其亲，小人乐其乐

而利其利，此以没世不忘也。 

 

     傳文之四章   釋本末 

 



 99 

    子曰：“听讼，吾犹人也，必也使无讼乎！”无情者不得尽其

辞。大畏民志，此谓知本。 

 

      傳文之五章   釋格物致知 

 

    ……此谓知本，……此谓知之至也。 

 

     傳文之六章    釋誠意 

 

    所谓诚其意者：毋自欺也，如恶恶臭，如好好色，此之谓自

谦，故君子必慎其独也！ 

     小人闲居为不善，无所不至，见君子而后厌然，揜其不善，而

着其善。人之视己，如见其肺肝然，则何益矣。此谓诚于中，形于

外，故君子必慎其独也。 

    曾子曰：“十目所视，十手所指，其严乎！”富润屋，德润

身，心广体胖，故君子必诚其意。 

 

    傳文之七章  釋正心修身 

 

    所谓 “修身在正其心”者，身有所忿懥，则不得其正；有所恐

惧，则不得其正；有所好乐，则不得其正；有所忧患，则不得其正。 

    心不在焉，视而不见，听而不闻，食而不知其味。此谓修身在

正其心。 

 



 100 

    傳文之八章  釋修身齊家 

 

   所谓 “齐其家在修其身”者：人之其所亲爱而辟焉，之其所贱

恶而辟焉，之其所畏敬而辟焉，之其所哀矜而辟焉，之其所敖惰而辟

焉。故好而知其恶，恶而知其美者，天下鲜矣！  

  故谚有之曰：“人莫知其子之恶，莫知其苗之硕。”此谓身不

修，不可以齐其家。 

 

       傳文之九章   釋齊家治國 

 

    所谓治国必先齐其家者，其家不可教而能教人者，无之。故君

子不出家而成教于国： 

   孝者，所以事君也；弟者，所以事长也；慈者，所以使众也。康

诰曰“如保赤子”，心诚求之，虽不中不远矣。未有学养子而后嫁者

也！ 

    一家仁，一国兴仁；一家让，一国兴让；一人贪戾，一国作

乱；其机如此。此谓一言偾事，一人定国。 

    尧、舜帅天下以仁，而民从之；桀纣帅天下以暴，而民从之；

其所令反其所好，而民不从。是故,君子有诸己而后求诸人，无诸己

而后非诸人。所藏乎身不恕，而能喻诸人者，未之有也。故治国在齐

其家。 

    诗云：“桃之夭夭，其叶蓁蓁；之子于归，宜其家人。”宜其

家人，而后可以教国人。诗云：“宜兄宜弟。”宜兄宜弟，而后可以



 101 

教国人。诗云：“其仪不忒，正是四国。”其为父子兄弟足法，而后

民法之也。此谓治国在齐其家。 

 

      傳文之十章   釋治國平天下 

 

    所谓 “平天下在治其国”者：上老老而民兴孝，上长长而民兴

弟，上恤孤而民不倍，是以君子有絜矩之道也。所恶于上，毋以使

下；所恶于下，毋以事上；所恶于前，毋以先后；所恶于后，毋以从

前；所恶于右，毋以交于左；所恶于左，毋以交于右：此之谓絜矩之

道。 

    诗云：“乐只君子，民之父母。”民之所好好之，民之所恶恶

之，此之谓民之父母。诗云：“节彼南山，维石岩岩，赫赫师尹，民

具尔瞻。”有国者不可以不慎，辟则为天下僇矣。诗云：“殷之未丧

师，克配上帝；仪监于殷，峻命不易。”道得众则得国，失众则失

国。 

    是故君子先慎乎德。有德此有人，有人此有土，有土此有财，

有财此有用。德者本也，财者末也，外本内末，争民施夺。是故,财

聚则民散，财散则民聚。是故,言悖而出者，亦悖而入；货悖而入

者，亦悖而出。 

    康诰曰：“惟命不于常！”道善则得之，不善则失之矣。楚书

曰：“楚国无以为宝，惟善以为宝。”舅犯曰：“亡人无以为宝，仁

亲以为宝。”秦誓曰：“若有一个臣，断断兮无他技，其心休休焉，

其如有容焉。人之有技，若己有之，人之彦圣，其心好之，不啻若自

其口出，寔能容之，以能保我子孙黎民，尚亦有利哉!人之有技，媢



 102 

疾以恶之，人之彦圣，而违之俾不通，寔不能容，以不能保我子孙黎

民，亦曰殆哉。”唯仁人放流之，迸诸四夷，不与同中国。此谓 

“唯仁人为能爱人，能恶人。” 

    见贤而不能举，举而不能先，命也；见不善而不能退，退而不

能远，过也。好人之所恶，恶人之所好，是谓 “拂人之性”，菑必

逮夫身。是故,君子有大道，必忠信以得之，骄泰以失之。 

    生财有大道，生之者众，食之者寡，为之者疾，用之者舒，则

财恒足矣。仁者以财发身，不仁者以身发财。未有上好仁,而下不好

义者也!未有好义,其事不终者也;未有府库财,非其财者也。 

    孟献子曰：“畜马乘不察于鸡豚;伐冰之家不畜牛羊;百乘之家

不畜聚敛之臣;与其有聚敛之臣，宁有盗臣。”此谓国不以利为利，

以义为利也。 

    长国家而务财用者，必自小人矣。彼为善之，小人之使为国

家，菑害并至。虽有善者，亦无如之何矣！此谓国不以利为利，以义

为利也。 

 

 

         附錄二  聖經書名及簡稱 

 

舊約聖經目錄 

 

書名                                               簡稱 

 

1 .  創世記                                         創 



 103 

2.  出埃及記                                      出 

3.  利未記                                         利 

4.  民數記                                         民 

5.  申命記                                         申 

6.  約書亞記                                      書 

7.  士師記                                         士 

8.  路得記                                         得 

9.  撒母耳記上                                   撒上 

10.  撒母耳記下                                  撒下 

11.  列王紀上                                     王上 

12.  列王紀下                                     王下 

13.  歷代志上                                     代上 

14.  歷代志下                                     代下 

15.  以斯拉記                                     拉 

16.  尼希米記                                     尼 

17.  以斯帖記                                     斯 

18.  約伯記                                        伯 

19.  詩篇                                           詩 

20.  箴言                                           箴 

21.  傳道書                                        傳 

22.  雅歌                                            歌 

23.  以賽亞書                                      賽 

24.  耶利米書                                      耶 

25.  耶利米哀歌                                   哀 



 104 

26.  以西結書                                      結 

27.  但以理書                                      但 

28.  何西亞書                                      何 

29.  約珥書                                         珥 

30.  阿摩司書                                      摩 

31.  俄巴底亞書                                   俄 

32.  約拿書                                         拿 

33.  彌迦書                                         彌 

34.  那鴻書                                         鴻 

35.  哈巴谷書                                      哈 

36.  西番雅書                                      番 

37.  哈該書                                         該 

38.  撒迦利亞書                                   亞 

39.  瑪拉基書                                      瑪 

 

新約聖經目錄 

 

書名                                               簡稱 

 

1 .  馬太福音                                      太 

2.  馬可福音                                      可 

3.  路加福音                                      路 

4.  約翰福音                                      約 

5.  使徒行傳                                      徒 



 105 

6.  羅馬書                                         羅 

7.  哥林多前書                                    林前 

8.  哥林多後書                                    林後 

9.  加拉太書                                       加 

10.  以弗所書                                      弗 

11.  腓立比書                                      腓 

12.  歌羅西書                                      西 

13.  帖撒羅尼迦前書                             帖前 

14.  帖撒羅尼迦後書                             帖後 

15.  提摩太前書                                   提前 

16.  提摩太後書                                    提後 

17.  提多書                                          多 

18.  腓利門 書                                      門 

19.  希伯來書                                       來 

20.  雅各書                                          雅 

21.  彼得前書                                       彼前 

22.  彼得後書                                       彼後 

23.  約翰一書                                       約一 

24.  約翰二書                                       約二 

25.  約翰三書                                       約三 

26.  猶大書                                          猶 

27.  啟示錄                                          啟 

 

 



 106 

 

 

 

鄭 國 治 博 士 簡 介 

 

         作者简介 

郑国治(Dr. David Hock Tey)博士,1939 年出生於马来

西亚,祖籍福建永春,现旅居美国.早年毕业于台湾中兴大学企业管理

系，获商学士。後赴美深造，毕业于国际学园传道会国际神学院，获

圣经学硕士及道学硕士；又于美西保守浸信会神学院进修，获教牧学

博士。郑博士是马来西亚学园传道会创设人兼首任会长 (1968-

1986)。现任国际学园传道会美国华人事工会长，国际华人布道团

主席,21 世纪美国华人福音遍传主席,陝西師範大學宗教研究中心、

基督教文化研究所名譽教授與顧問。他足迹遍及北美洲、欧洲、澳

洲、亚洲及中国等三十馀国,曾於三百多个城市主领中国文化与基督

教专题讲座、神学讲座、导师讲习会、培灵布道大会、差传年会、个

人布道训练会、深度布道训练等，撼动过数百万人的心灵。 

郑博士著有：“创造、科学、信仰”、“灵命成长的途径”、

“圣灵”、“神的旨意”、“神人之约”、“如何结出属灵的果



 107 

子？”、“啟示、理性、信仰”、“生命的探索”、“如何赶

鬼？”、“事奉指引”、“事奉之路”、“事奉经历分享”、“圣灵

与信仰”、“异端与信仰”、 “在基督裏”、“救恩面面观”、

“时代的使命”、“主後二千,宣教的挑战”、“灵界迷思”、“中

華文化与圣经教训的对比”、 “辨解《達芬奇密碼》”、 “中國祭

祀文化與聖經”、 “大學與聖經心得”  及福音册子等五十余种。 

郑博士于各地证道尚备有录音带、录像带、以供参考。其著作有

的已製成有声之书. 

    另可從 Web-si te：www.chineseministries .com 找到參考資料  


