拾珍季刊第19期

講台：

新約

第五篇

『因為這是我立約的血，為多人流出來，使罪得赦。』(太二十六28)

『如今耶穌所得的職任是更美的，正如祂作更美之約的中保；這約原是憑更美之應許立的。那前約若沒有瑕疵，就無處尋求後約了。所以主指責祂的百姓說，「日子將到，我要與以色列家，和猶大家，另立新約；不像我拉著他們祖宗的手，領他們出埃及的時候，與他們所立的約；因為他們不恆心守我的約，我也不理他們；這是主說的。」主又說：「那些日子以後，我與以色列家所立的約乃是這樣；我要將我的律法放在他們裏面，寫在他們心上，我要作他們的神，他們要作我的子民；他們不用各人教導自己的鄉鄰，和自己的弟兄，說，你該認識主；因為他們從最小的到至大的，都必認識我。我要寬恕他們的不義，不再記念他們的罪愆。」』(來八6-12)

我們已經看見一件事，就是神是立約的神。我們也已經看見，神不但不把自己高抬在一個叫人不能摸著祂的地位中，反而把自己降低到一個地位，降低到與我們站在同一地位上，叫我們與祂有相同的權利。在此，我們看見神在高抬我們，神叫我們可按著約對付祂，要求祂。神叫我們可以要求祂執行對於我們的一切。既是這樣，所以我們就可起來用信心來拉住神。

我們已經知道，在聖經的原文，約，是稱為約；遺命，也是稱為約。約與遺命、遺囑、遺產在原文都是約字。希伯來書中用約字的地方很多，希伯來書告訴我們的，最初是講基督比先知、天使更高，比摩西更高，比約書亞更高，比亞倫更高，都是不錯的，但這些卻並不是這書的目的。希伯來書中實有這許多教訓，解經家所解的是不錯的。但我所看見的，希伯來書有一專一的目的，就是把新約放在我們面前。六至十三章一直如此注意。雖然書中曾題到血，題到亞倫、摩西、獻祭等事，但這些都是為著這約的。六至十三章的目的，是告訴我們，新約到底是如何？

約與遺命的兩方面

到底和我們立新約的，是主呢？是神呢？是神，不是主。主耶穌流血，成功這新約。立約的是神，神是站在我們對方的。為何是約又是遺命呢？因為按著神來說，神和我們立約，所以是約。按著主耶穌來說，是祂死了所留下給我們的，所以是遺命。立約不必本人死才有效力，但遺命必須本人死了才有效力。人尚活著，遺命不會有效，這是世界通理。所以我們能看見是神與我們立約；主耶穌的死，是留下遺命給我們的。一方面主用血把產業贖回，另一方面，主把新約遺給我們作產業。

『為此祂作了新約的中保；既然受死贖了人在前約之時所犯的罪過，便叫蒙召之人得著所應許永遠的產業。凡有遺命(原文即「約」字)，必須等到留遺命的人死了；因為人死了，遺命才有效力，若留遺命的人尚在，那遺命還有用處麼？』(來九15-17)

『主說，那些日子以後，我與他們所立的約乃是這樣：我要將我的律法寫在他們心上，又要放在他們的裏面。以後就說，我不再記念他們的罪愆，和他們的過犯。」(來十16-17)請注意一件事，希伯來書第八章是告訴我們，神立一新約，神說，『我要將我的律法放在他們裏面，寫在他們心上……因為他們從最小的到至大的，都必認識我。』希伯來書第十章所講的，不過是重複第八章所說的話。

第九章告訴我們：主耶穌基督是新約的中保—─更正確的繙譯，當作執行者。主是把新約執行出來的。第十章十六節說，神作立新約的人。按新約說，是立約；按遺命說，是中保。現在把新約所包括的列表於下：

　　　　 ——（一）　潔　　　淨——得救

　　　　｛

新　約　｛——（二）　知　　　識－

　　　　｛　　　　　　　　　　 ｝得勝

　　　　 ——（三）　生命與能力－　

約所包括的，有三大部分。（一）潔淨，是關乎罪方面說的；（二）知識，是關乎認識神方面說的；（三）生命和能力，是關乎得勝方面說的。按神與我們立約來說，就是說神要使我們潔淨，神要使我們得知識，神要使我們有生命和能力。按主耶穌留下遺命來說，就是說祂把潔淨留下遺給我們，祂把認識神與生命和能力留下遺給我們。

弟兄姊妹們！新約與遺命的相同點是甚麼？在我們所得的是同的，但在神方面的說法不同。按神方面說是約，按主和我們的關係說，不是立約，乃是遺命。但是，主也是遺命的執行者。若按遺命說，立遺命的人若未死，遺命必不發生效力。所以在第九章頂注重的是立約的血。主耶穌基督把血帶進至聖所，就是表明留遺命的人死了。這樣，不只神知道留遺命的人已死，就是我們這些人，也知道留遺命的人已死。主耶穌在被賣的那一夜，把杯和餅舉起來，是要我們記念祂的死。保羅也把這個解釋給我們聽，告訴我們，這杯這餅是為著甚麼的——他說，為要表明(可譯作宣告)主的死。所以我們可以宣告說，主已經死了。現在遺命有效力了。

昨天我們題起，從耶利米起，就已題起新約。在五六百年中，雖有這約，但一點沒有效力。正像人把遺囑留在保險箱中，放在律師那裏，並不發生效力，要到這人死了，方才有效，方能把遺囑中的各物分給人。在留遺命的人未死前，這遺命是等於廢紙。但是，忽然有一天，主說，你們都喫這個，這是我的身體；你們都喝這個，因為這是我立約的血。這叫我們可得這遺命，就是五六百年來最大最榮耀的約。現在我們可以得著。弟兄姊妹們！我不是要遲延的告訴你們新約所包括的，我是要你們看見，新約到底是甚麼？新約，是主的遺命，是主的遺產。不必人教訓我們，我們就能認識神，就能有能力行神的旨意，討神的喜悅，這都是神的新約，這是主的遺囑留下來給我們的。

但是，寫遺命，不只見證人是緊要的，更緊要的，是執行遺命的人。常有執行人作弊。常有律師作執行人吞款。我們感謝神，立遺命的人是主，執行的人也是主。按著死來說，留下遺命的是主耶穌。按著復活來說，執行遺命的，也是主耶穌。祂把最寶貴最好的福氣給我們，要把得救和得勝給我們。雖然新約包括好像只有三件，但是，基督徒一切的要求和需用，也都包括在內了。我們感謝神，主把血帶到至聖所，說留遺命的人已經死了。祂作大祭司，說祂在天上，作新約的中保。

『你們乃是來到錫安山，永生神的城邑，就是天上的耶路撒冷；那裏有千萬的天使，有名錄在天上諸長子之會所共聚的總會，有審判眾人的神，和被成全之義人的靈魂，並新約的中保耶穌，以及所灑的血；這血所說的比亞伯的血所說的更美。』(來十二22-24)這裏告訴我們：我們不是到西乃山，乃是鍚安山，就是神、天使、復活的義人、長子所聚集的地方。但這地方，也是主耶穌—─新約的中保所在之地。我們可見主在天上，乃是作新約的中保。祂不只作大祭司，也作中保，祂也永遠作中保。祂永遠活著，叫新約在我們身上有效力。祂要看見祂流血工作的果效—─不必等人教訓我們，就能認識神，且有生命與能力，會順服神。祂是為這事作中保的。按神的信實和公義說，這約永不能背，永不能廢。按主復活的能力來說，這約永遠有效力。

主耶穌基督，祂是留遺命的，祂在祂的遺命中留給我們一部分產業。凡從遺命有所得著的，就是說，你所得著的，是你本來所沒有的。不是你勞苦得來的，不是你作工得來的。是祂給我們的，這就叫祂所遺給我們的新約。許多人有頂愚昧的思想。罪人常想：我犯了罪，我必須出力去作好，作到罪得赦免。還不知道要到多少年後，罪才能得赦免。又有人想，我有罪，我當一次兩次的禱告，直到有一天，我覺得平安了，罪就赦免了。朋友們！這是你自己作的，這並非遺命給你的。

保羅說一句話是有意思的。他說，按著人的常話說，只有父母為兒女積財，沒有兒女為父母積財的。(林後十二14)遺命是別人留給我們的，叫我們坐享其成而已。只要安安靜靜的享受，不必勞苦的去作，就可得別人所作的。

人常問我當如何才能知道神旨，為何不能知道神旨等等問題。也許你們中間，也有人有同樣的問題。我曾在報上寫說，基督徒能分辨甚麼是神旨，如人能分辨稗子和麥子一樣。但有一位信徒看了這報，就寫信對我說，我不會分辨神旨像分別稗子和麥子一樣。叫我們能分辨神旨的，是一種屬靈的知識，這知識叫我們不必費力去作、去學習，就能知道神的旨意。這知識，是主耶穌遺命傳下來的。是在我們裏面，叫我們能知道神旨的。所以每個基督徒應當知道神旨，每個基督徒都有知道神旨的可能，這是每個基督徒無可推諉的。

有的基督徒說，不錯，聖經上的道理是這樣講。但是，我聽過後，仍是軟弱如水。每次遇到試探的時候，我仍是失敗，並未得勝。凡經歷過羅馬書第七章的人，就知道我們是何等軟弱。凡未知道神能力的人，就無能力勝過世界的勢力，以及我們裏面的勢力、撒但的勢力。弟兄姊妹們！不是我們用頭腦想怎樣去作。感謝神，在主那裏有遺命，不是叫我們勞苦了、用力了，方能得著，乃是白白的給我們。

遺命的效力，是執行遺命者所應當負責的。遺命上的每一件，都是我們所當得的。若執行者是忠心的，就遺命上的每一件，我們都必定得著。如果有所得不著，除非是執行者的不忠心。我們不能不得著遺命中的一切，因為主耶穌是忠心負責的執行者。我們所當得的是能力、生命和潔淨。這三件會包括我們靈性生活一切的需要。主耶穌已經為我們死而復活了，祂不只留下遺命，祂也是遺命的忠心的執行者。所以我們是不應當再過貧窮、枯乾、無能的生活了。當急起直追的，用信心來得著遺命中的一切。

受浸為甚麼在基督徒一生中只一次就夠了，而擘餅記念主卻要常常行呢？為甚麼古教會，使徒時代，是每一主日都有擘餅呢？因為杯是新約的杯，每一個主日，要叫我們知道，我們是站在一個約的關係上。在這裏，我們看見，血是神的恩典，杯是神的公義。杯是立約的杯。每主日叫我們溫習回想這新約。每次叫我們再記念這杯，再領受這杯中所包含的一切。為何主說，你們要喝這杯呢？因為這是我立約的杯。所以我們不該只看見物質的葡萄汁。這是立約的杯。主要我們每次滿滿的喝，飽飽的喝。喝祂所給我們的一切。主要我們每次記念祂是受約的捆綁，祂是樂意按著約裏所應許的都給我們。祂要我們長久記得，新約所包括的一切，是我們可以長久享受的。每次我們在神面前記念主時，神給我們看見這一切。餅是記念主，杯也是記念主。主是按著約的條件對付我們的。所以我們每次記念主，都是在約裏記念主。你要得聖靈的充滿麼？你要明白神的旨意麼？你要得著潔淨麼？這些都是易事。

希伯來書第八章十至十二節講起三件事：(一)我要將我的律法放在他們裏面，寫在他們心上，我要作他們的神，他們要作我的子民。(二)他們不用各人教導自己的鄉鄰，和自己的弟兄，說，你該認識主；因為他們從最小的到至大的，都必認識我。(三)我要寬恕他們的不義，不再記念他們的罪愆。

我們看見新約所包括的有三個頂清楚的範圍：(一)是神把新生命能力給我們，叫我們有能力可以行神旨。(二)本來弟兄和鄰居所作不來的事，現在作得來了。神憑著新約給我們這知識，叫我們能以知道，祂的死，就是我們的死，祂所受的刑罰，就是我所受的刑罰。我若信祂，我就得救。

弟兄姊妹們！我們的得赦罪、得洗淨，並非忘記了罪。罪得赦免，並非用『時候』來洗罪，用忘記來洗罪。罪雖一時可以忘記，但是良心不會死，只會睡。有一天，良心要再起來控告，良心不會永遠平安。但神叫主耶穌死，叫我們罪的問題得了解決。我們罪的問題，在神的面前是永遠解決了。神叫主耶穌基督死，是為要赦免我們的罪，洗淨我們的不義。

並且不只這些。祂立刻把你擺在一個新的地位裏，新的家裏，叫你起頭來事奉神。當你起頭事奉神的時候，你就要覺得這個不對，那事作錯了。你想：我並不知道如何事奉神，如何對待神。你要變成很苦。你要想，若我早知道神旨，就不至於如此作錯。你此時若無神的知識，就要一天到晚，反來覆去的愁苦。但是我告訴你，神不只赦免我們的罪，神也給我們以認識祂的知識，叫我們不只能因此懂得神旨，且能有神的心意。我們不只當作懂得神旨的人，且當作有神的心意的人，這意思是很深的。就是不必去問神，就能下斷語，能分辨是非，像神下斷語分辨是非一樣。有的弟兄和姊妹，能明白神旨。但新約所包含的，不只於此，並且能有神的心意，能照神的心意，分辨是非，去下斷語。

但我要告訴你們一件事。認識神旨、有神心意是一件事，能行神旨又是一件事。我們不只當知道我們當走的道路，我們也要有能力去走。神在新約裏也將能力給了我們。祂不只使我們有知識，並且叫我們裏面有能力行神的旨意。弟兄姊妹們！這樣，我們還有何求呢？我們都要說，若得著這個，我就滿足了。我們若在神前得赦罪、得潔淨、得生命、得能力、得知識，就滿足了。我們要知道，神只給我們一個新約，神不再給我們別的，神是用這個來補滿、充滿我們。

新約裏所包含的（一）是潔淨，這是關乎得救的問題。（二）是知識，這是關乎認識神的問題；（三）是生命和能力．這是關乎得勝的問題。如果第一個靠得住，就第二、第三都是靠得住的。為甚麼得著第一個的人，是這麼多，得著第二、第三個的人，是這麼少呢？一個信徒可以同時得這三樣，不必分兩個時候。不必第二次再尋找神為要得著這個。如果有人今天肯起來用信心抓住神說，神阿，你的約如此說，我能知道神，懂得神，能知道甚麼是神的方法，能知道神的心意，能知道神的性情，能知道神的道路。這知識不是我們平日所說的知識，乃是永生，是叫我們認識神的。這知識，並沒有年齡的分別。不只年小的會認識神，就是年老的也會認識神。如果我們有生命、有能力、有知識了，若不得潔淨，就仍歸無用，所以就有赦罪。但我們得著新約時，不是說，必須分作三步來經歷的。

人常以為我們的得救和得勝，是分為兩期。其實我們的得救和得勝，並沒有分兩個時期的必須，用不著神的恩典第二次作工時方得勝。得救、得勝、得能力，都是可以同時得著的。惟獨為了有的人的生活是病態的，方需要神的恩典第二次作工。保羅並未如此經歷，保羅是在當時就有聖靈的充滿。不過每一得救的人，並不能一下就老練，像一忠心有經歷的信徒。基督徒有長大，但長大並非說得潔淨、得生命、得能力、得知識，是必須分作幾期的。

一個少年基督徒，固然不能像在主裏忠心跟從主二、三十年走道路的人那樣有經歷，但也不該像今天基督徒所有失敗的光景。今天的基督徒中，能有幾個會聽裏面的聲音，會受神的領導呢？能有幾個可以不用人告訴他如何作而能作得不錯呢？許多的人，若沒有人告訴他這個當作，那個不當作，他就要作錯了。有的基督徒頂可愛、頂忍耐、頂好，但必須有人作他的頭，他每件事都得問了別人才會作。不必問人，而能按聖經和裏面的引導而走前面道路的，有幾個呢？新約所包括的真理、能力、生命、知識、潔淨，有幾個已經得著呢？

我們中間有能力的人有幾個呢？我們都知道，能力不是從我們出來的，只要試探一來，我們就要跌倒。你們都知道你們是軟弱如水，是不能得勝的。但在新約中，已有好好的豫備了，新約是合乎我們的需用的。有人要加上一點也不必，要減去一點也不行。神已經作得完全了，再完全是不能的了。這是每個基督徒所當得的。神救了基督徒，叫他有了這三件，就可一生度日，無所缺乏，也不必再加上別的。

人在未得救時，是想我的罪當如何辦法，我的良心不平安怎樣辦呢？即使我悔改有何結果呢？他聽到神寬恕我們一切的不義，赦免我們一切的罪，他就要想，神真赦免我麼？神如何赦免我呢？他不知道神叫主耶穌基督到世上來救我們，祂的約也如此說，就不必等到明天，就在今天，你要看見神的新約裏是何等的榮耀。有了新約，就也有能力、有知識、有潔淨了。但在沒有信心的人，就來的時候是如何，回去的時候也是如何。

第六篇

『因為這是我立約的血，為多人流出來，使罪得赦。』(太二十六28)

『主又說，那些日子以後，我與以色列家所立的約乃是這樣：我要將我的律法放在他們裏面，寫在他們心上，我要作他們的神，他們要作我的子民；他們不用各人教導自己的鄉鄰，和自己的弟兄，說，你該認識主；因為他們從最小的到至大的，都必認識我。我要寬恕他們的不義，不再記念他們的罪愆。」(來八10-12)

我們今天早上在這裏，已經看見新約所包括的有多少。可以說這三天中所說的沒有別的，就是第一，神的應許；第二，神的事實；第三，神的文約。今天早晨，我們看見新約所包括的有第一，罪的赦免、潔淨和塗抹。第二，神能給人恩膏，使人不必靠鄉鄰和兄弟姊妹、父母的教導，就能夠直接的認識神。憑著約和神交通說話，不必別人來教訓指導。第三，聖靈住在我們裏面，使我們能夠行神所喜悅的事。使我們得著新生命，在我們裏面替代我們為人行事。這個我們以後要看。今天下午，我們要來看，按著約，我們的罪如何得赦免。我們要來溫習我們所忘記的，神對我們已經得救的人所作的事，和我們所已經得著的。前此在這裏的查經班，我們已經查過罪的二方面：(一)在神面前的罪；(二)在人裏面的罪。有許多新來的人不明白這個分別，所以我不得不重新再告訴你們。

罪，從聖經看來，有二方面：第一，在神面前的罪就是罪狀。是罪狀擺在神面前，是有刑罰的。第二，在我們裏面的罪，就是罪作主人。這罪有力量轄制我們。罪，有在人裏面的罪，和在神面前的罪的分別。良心裏的罪，與在心裏的罪不同；律法上的罪，與生活上的罪也不同。在神面前的罪，與在我裏頭的罪是不同的。在神面前的罪，即在神面前的罪狀，會使我們活在地上心裏不平安。在我們裏面的罪，有能力管轄我們。大半沒有得救的人，當他想到擺在神面前的罪時，心裏是沒有平安。等他被聖靈感動，良心就會發聲說，我在神面前是被定罪的罪人。以前睡了的良心，現在醒過來了。他想到將來他所應得的審判和刑罰，想到地獄永不止息的苦痛，他就一定懼怕起來，巴不得他的罪狀能立刻除去。

今天坐在這裏大多數的人，都是已經接受主耶穌為你的救主的人。你都知道當你在無可奈何，沒有辦法的時候，有福音傳給你說，主耶穌被掛在十字架上流出祂的寶血，為要赦免、洗淨你的罪，把你應得的審判、刑罰都替受了，祂全然擔當你的罪擔，祂死就算是你死，祂流血就是你流血；祂受神怒氣的刑罰和審判，就是把你也帶到十字架和祂一同經過神忿怒的審判。祂的死救了你。你就能祈禱感謝神。因祂有全備的救恩，使你靠著主耶穌得救，罪得洗淨、赦免，不再受刑罰。從那天起，你就覺得你的罪擔已經卸去了，罪愆已經洗淨、赦免了；你曉得現在自己不再是罪人，乃是得救蒙恩的罪人了；你有聖靈住在你心裏，使你頂自然的呼喊說，阿爸父！你和主耶穌基督，有生命上的聯合了。主的受死流血，為你洗除了一切反對你、不利於你的罪狀。神歡喜收納主耶穌的祭，所以你在神面前的罪，已經解決了。但是你是否不會再犯罪呢？不。許多的時候，你還會有污穢的思想，還會發脾氣，還會嫉妒、驕傲。你說罪已經除去了，何以我現在又會犯罪呢？請你知道，主耶穌的血，只對付你在神面前的罪愆，並不對付在你裏面的罪。

經把主死的二方面給我們看。在神面前的罪狀，是靠主的血取消了；但是，在我們裏面的罪，乃是用主的十字架來對付。這並不是如有人所說的把罪根拔出去，乃是藉主的十字架釘死我的舊人。前天我們已經看見，罪在我們裏面為主人，舊人居中作媒介，身體在外面作奴僕。主對付我們裏面的罪，不是像哲學家，叫我們盡力苦待自己外面的身體，也不是主把我們的罪從裏面拔出來，乃是主在祂釘十字架的時候，把我們的舊人帶去和祂一同釘死，叫罪身滅絕、失業，使我們可以不再作罪的奴隸了。以前我和弟兄姊妹查經的時候，已經知道主的血和主十字架的功用大不同。良心裏的罪，和心裏的罪是不同的，在神面前的罪，和在人心裏的罪是不同的。聖經從來沒有說血能潔淨人的心(原文)。乃是說血能潔淨人的良心。良心是甚麼呢？就是控告人，使人覺得自己的罪的地方。主的血能使良心不再覺有罪，不再懼怕罪在神面前的刑罰。但是心裏的罪還是在的。

這個以後我要再說，現在只說我們的罪和不義怎樣在神面前得赦免，怎樣被神寬恕並忘記。弟兄姊妹們！要知道在神面前的罪，和在我裏面的罪有甚麼不同，有甚麼兩樣，我在這裏舉個例：羅馬書第一章到五章二十節，都是告訴我們在神面前的罪，沒有一句題起人裏面的罪。雖然第五章有題起亞當的罪，但這不妨礙大體。羅馬書第一章至五章，全是說人在神面前的罪，所以題起血，因為血能洗淨我們在神面前的罪。從第五章末節至八章，全是說在人裏頭的罪，所以這段沒有說血能潔淨人的肉體和人心裏的罪。乃是說十字架把我們的舊人釘死，使罪身滅絕，不再作罪的奴隸了。
今天我不是要說如何勝過裏面的罪，我所要說的，不是這個。我乃是要稍微題起我們在神面前的罪。就是這個罪，叫我們心裏沒有平安，覺得難過日子。因為想起這個罪的時候，就叫人不知道自己在神面前是否蒙悅納的，不知道神赦免他否，不知道他這犯過許多罪的人，在神面前可以不可以過去。你知道這個罪和你裏面的那個罪完全不同。你裏面的罪是有能力試探你，抓你去犯罪。乃是個律。是一種力量，會抓你，迫你去作你所不願意作的事。你若自己無能力抵抗牠，你就好像柔弱的草，被狂風任意吹壓，東倒西歪。你是被心裏的一種東西擄去，作你所不願作的事。你在牠手下，無法脫逃。許多的基督徒，因此就不敢說自己是得救的。他想，我常常犯了污穢的罪，那敢說我是得救的呢？這是因為他不知道罪是有在神面前和在人裏頭的二種的分別。信主耶穌的人，在神面前的罪，已完全洗淨、赦免了；但在他裏頭的罪，還是和從前一樣的污穢可憎，這是兩件事。主的血能洗淨我們在神面前的罪，但主的血沒有除去我們裏頭的罪。

我從前已經說過，血是客觀的，十字架是主觀的。血只夠贖去在神面前的罪，十字架才能對付在我們裏面的罪。你我作過罪的奴隸的，必定會知道罪的能力是如何。你信了耶穌為你的救主，你擺在神面前的罪，都被主的血洗除了。但你自己看見，你仍是頂容易受試探去犯極污穢的罪，使你不能清楚知道你自己得救了沒有。

聖經把這二方面的罪完全分開。以前我已說過，在我們裏面的罪，已經有十字架來對付舊人了。只要你用信心站在這上面，你就能完全勝過罪。現在我只說罪在神面前是如何能得赦免。你們都承認自己是極污穢不堪的罪人。人若不肯承認自己是罪人，就是還未曾被聖靈的光光照過，所以以為沒有得救的需要。浪子回家對父親說的第一句話，不是說他的手腳疼痛、寒冷飢餓，和他所歷的艱苦。他第一句話就是認罪說，父親，我得罪了天，也得罪了你。(路十五21)他有了罪的感覺。當我們得救的時候，不是先對神訴自己是怎樣的可憐喫虧，乃是說，我得罪了神。若非聖靈在你心靈裏作了工，你就不知道自己是個多麼不堪不好的人。是個多麼犯罪作惡的罪人；你也不知道你自己所處的地位是多麼危險可憐的。乃是當你在神面前被祂光照作過工之後，你才肯承認自己是罪人，你才覺悟自己的地位是危險。我們從前沒有得救的時候，總覺得自己比別人更好更強，以為別人都是黑的，惟獨我是白的。人總得蒙神的光照，才會知道自己在神面前是罪大惡極的人，才會深深的懊悔自己已往的行為，才會充滿了自怨自艾的感覺，才會恨惡厭惡自己的生活，才會知道罪到底是甚麼，是如何的可惡。你就知道你和神，神和你的中間，有所阻隔，你不能親近祂，和祂沒有來往。你和祂是相反的。你不知道怎樣才能與神和好相安，你只知道現在你自己是個罪人。所有蒙恩得救的人，都要經過這一點，然後他得到了福音，就能接受。在他相信接受的那時候，他就是個得救的人。

人在得救之前，必定覺得罪擔是何等的重，何等的難當，罪的刑罰是何等的可怕，真的覺得自己的罪孽。因為聖靈開始在他心裏作工，使他覺得他和神發生了事情，他就很自然的信了基督。也許那時所聽的福音並不詳細，他只知道『信耶穌會得救』一句話。乃是到他相信以後，才聽別人仔細的解釋。但是他所聽見的一兩句話在他裏面發生了效力，使他多少總看見這是救法，這是福音，使他相信接受。那時候，雖然沒有完全明白這道理，但他能願意把全人全心交給那真理的話，倚靠它來救他。到了後來，學習、研究、考查之後，才知道得救的經過和手續是怎樣。那時才明白這道理是何等的寶貴奇妙。差不多我們的經歷都是這樣。我們初信的時候，雖不明白怎樣一信就會得救，聖經裏有許多真理都不知悉。但得救以後，經過相當的時候，才清楚的知道怎樣因信得救。

這位公義、聖潔的神，祂聖潔的品性，不能不審判罪惡；祂公義的生活，叫祂不能不審判、不定罪一切的不義。祂的話是說，犯罪的必定死，行這些事的不得活著。現在我們犯了罪，行過不義，祂不能不按律法來定罪我們。按著神的性情來說，因祂是聖潔的，所以有罪的不能活。按著神的作事來說，因祂是公義的，所以有罪的必須死。按著神的自己來說，因祂的榮耀，罪人不能親近祂，親近祂的必定死。神必須按祂聖潔、公義、榮耀的原則來行事。神的本己，就是榮耀，人不能用甚麼話語來表明祂。所以舊約說到神進入聖殿時，只能說祂的榮耀充滿全殿。當神榮光顯現的時候，無論甚麼人都必須退去，因為人是充滿污穢的，神是完全聖潔的，所以人不能親近神。舊約時代，以色列人只有用血贖罪的時候，才能進到聖所。神憑祂的聖潔、公義、榮耀的行事原則，就沒有人能親近祂。感謝讚美主，血來了，我們才得以親近祂。

我們的罪不是光被赦免。但是，在另一方面說，又是赦免的。所以說，不是光被赦免，是因為我們的罪，是先經過了審判，然後才赦免的。我們的罪，不是不被神審判就赦免的。弟兄姊妹們！你會記得你有多少的罪，我也記得我有多少的罪。神並不是不知道我們的罪狀而忽略過去，讓罪越過而不加審判。祂沒有這樣作。我們有了逾越節的羊羔。以色列人怎能被越過不必死掉長子呢？是因為逾越節的羊羔，已經替代他們經過審判了。所以我們能越過免受審判，也是一樣的。有神的羔羊擔負了我們的罪。這件事你若知道清楚，就能安心說，我已經得救了。許多人想到，我真是得救了麼？我怎能知道是得救了呢？我告訴你，神從來不馬虎，祂乃是以公義來審判罪。前此我曾說過，恩典從來沒有自己直接作王，它不肯直接作王，恩典乃是藉著義作王，恩典沒有直接臨到我們身上，恩典乃是經過了十字架，然後才臨到我們的身上。在十字架以外，在神審判刑罰之外，沒有恩典！我的罪得赦免，不是因為神看見我為罪在那裏懊悔、憂傷、哀哭，就可憐我，赦免我的罪。神絕對不這樣。痛哭、懊悔、改善，不能叫神赦免我們的罪。我們乃是先受了審判，而後蒙赦免拯救的。

有一張的單張的題目是：得救是因著信，不是因著祈禱。人得救，不是因他的祈求禱告，乃是完全倚賴主的死和祂所流的寶血，來洗淨贖去你我的罪，使我們免受刑罰。這樣看來，我們得救，就不只是恩典，乃是我們應當得的。這是公義。若是我們要求主來救我們，那真費事。我可以懇切流淚哀求，但不知道主肯不肯聽。我更不知道祂高興不高興替我捨命，來救我這罪人。祂若不聽我們的祈求，誰也不能說祂作的是不公義、不對的。感謝神，是祂自己叫主耶穌來世，受死在十字架上，又被埋在墳墓裏，到三日後，祂復活升天了。感謝神，祂的兒子為我們成就了救贖。祂死是因我們的罪過；祂復活是要叫我們得稱義。從那天起，神能夠拯救罪人了。祂若不救我們，就是不義。從那天起，凡肯相信接納祂兒子的人，沒有一個不得救的。我說句狂話，今天就是神不喜歡救我們，祂也沒法不救我們了。祂不能不救我們。因為祂已經接納主在十字架所作成的救贖，因為主已經死過，我們的罪債祂已清償，所以祂不能不救我們。

我頂喜歡這以下的一個故事：一天有兩個小姊妹在一起玩耍。她們年紀都很小，她們都得救了。妹妹問姊姊說，你是怎樣得救的呢？姊姊說，靠神的恩典。妹妹說，我得救是靠神的公義。她說得真對。因為神已經接納主的死和復活，所以我應得的刑罰和審判，已經在主的十字架上執行過了，我現在是靠神的公義得救的。

許多人對於赦免這件事，失去了我們和神是在約裏行事的眼光，現在我們得救、得釋放，還算是恩典麼？不，乃是公義。設使有個富翁，把一萬元的支票送給一位窮人，叫他甚麼時候有缺乏，就拿票到他的莊上去支取，這明明是大恩典。到了明天，這人拿支票到莊上去支錢，富翁不肯支給他，這就是不義。起初不把一萬元送他是可以的，既然送他了，現在不肯兌現，就是不義，並非不恩典。這次不兌現，乃是不義、不信實。主已經釘死了，神若不肯赦免我們，就是不義。(讓我們頂尊敬的說這一句)但是，神若先時不把兒子賜給我們，我們就只能說神不愛我們，不恩待我們。但祂既把兒子賜給我們，為我們受死，被釘流血，經過神的審判刑罰了，祂若再不救我們，這豈非不義麼？神是按公義救我們。我今天不是高舉神的公義，乃是高舉祂的恩典，高舉十字架。惟有極大的恩典，才能作到這個地步。

有人對我說，我怎樣知道我是得救的呢？我禱告已得不著平安，我也沒有救恩的喜樂，別人卻是有的。我不敢說自己是得救的人。我對他說，你接受了主耶穌沒有？若有，你就是得救的了。神怎樣不犯罪，(尊敬的說，)祂也怎樣不能不義。你知道不義就是罪。神如何不能犯罪，祂也一樣不能不義。祂不能不救我們。因為主耶穌已經釘死在十字架，流出血來了，祂受了審判，受了刑罰，就是我們受了審判，受了刑罰。所以神不能再刑罰我們，再叫我們下火湖。祂不能不救我們。若是我們已經相信耶穌，接受祂為贖罪的救主，神對你沒有話說了。弟兄姊妹！我只能這樣說了。神今天把自己捆綁在約裏，祂不能自由了。每個信祂兒子的人，都是得救的了，你還能疑惑祂不能救你麼？

我今天要問你們一個事實，請你們答應我，也請饒恕我這樣問。我問你確實知道你的罪今天已得赦免了麼？你還會沉淪麼？你接受了主耶穌，也信了祂，知道你是得救的人麼？你還要沉淪麼？我實在告訴你，天地雖然會廢去，你我總不能沉淪。不是說魔鬼沒有法子使你沉淪，天使沒有方法叫你不得救，神也沒有能力(尊敬的說)叫你滅亡；就是今天你自己要沉淪，不要得救，也無法叫自己不得救了。

我問你們，希伯來第八章十二節怎麼說呢？是說，『我要寬恕他們的不義，不再記念他們的罪愆。』這意思，是指著神在基督耶穌裏寬恕我們說的。因為基督為我們死過，所以神才能寬恕我們的不義。下一句又說，『不再記念他們的罪愆。』這是怎樣說呢？神為何不記念我們的罪愆呢？神把你我的罪愆忘記了麼？是的。許多時候神記得的事，我們卻忘記了；神不記念忘記的事，我們偏要記得。神到底把甚麼忘記了呢？祂豈不是把你我的罪孽，完全忘記了，像烏雲滅沒，像薄雲消散一樣了麼？神說，我塗抹取消了你一切的罪，現在你沒有事情了。可惜許多人還是記念思想自己的罪。他們想，我犯了這麼多、這麼大的罪，神都能赦免忘記了麼？恐怕祂不能完全赦免不記念罷。許多人的記性都太好了，他們的記性比神還好。許多人都以為神不過將我的罪塗抹一下，祂每回來的時候，看見這塗黑的墨跡，就記起你這樣的罪、那樣的罪了。我告訴你，神把你的罪一概忘記了。神因著主耶穌的血，已經把你所有的罪，這件罪、那件罪，大罪、小罪，可忘和不可忘的罪，有心和無心的罪，一切的罪，無論甚麼罪都忘記了，好像你未曾犯過罪一樣。凡聽這福音的人，沒有不說，阿利路亞。再比這更福音的也沒有了。神因著主耶穌，把許多人的罪都忘記了，許多人的罪，靠主的血都洗淨了。

神潔淨你的罪，乃是履行新約第一件事。神赦免罪孽，是約內的事，不是約外的事。阿利路亞！今天我們看見，神就是立約說，祂赦免、不再記念我們的罪。今天你還不知道自己是得救的麼？你還怕會沉淪麼？你可以對神說，神阿，你和我立約，赦免我罪的事，你忘記了麼？現在請你按約行罷。當你這樣祈禱以後，你可以立刻起來不管別的，你既作了你的，神也必定信實的去作祂的。所以罪得赦免，不是因你的苦求禱告，乃是按公義行的，是因為我們有了血下的權利。赦罪是我們當得的權利。神不能隨祂的好惡，隨意赦免或不赦免，因為祂已經立了約，祂必定按約行事。祂特意把這個把柄給我們抓住。

『總不能藉著每年常獻一樣的祭物，叫那近前來的人得以完全。若不然，獻祭的事豈不早已止住了麼？因為禮拜的人，良心既被潔淨，就不再覺得有罪了。』(來十1-2)禮拜的人，良心既被潔淨，就不再覺得有罪了。這是每年常獻一樣牛羊的血作不到的，惟有主耶穌的血作得到。神看見了祂的血，就忘記你我的罪，使我們的良心不再覺得有罪。當我們未得救時，常常覺得自己的罪，沒有法子叫良心不責備我們。等到我們信了以後，你就看見主的血，就是為贖我的罪而流的，祂受盡罪的刑罰至於死地，就是代替我受我所當受的刑罰。從此以後，一切的罪，不能使我良心再記念難過了。良心既被潔淨，就永不再覺有罪了。若敬拜神，不是這樣，就不會敬拜神，因為你還不知道自己得救，有永生沒有。你在神面前，必定作個飄流無定的人。你沒有先站住，必不能跑。照樣，你若沒有站在得救的地位上，你永遠不能進步，你永遠不能走前面屬靈的路程。所以當我們擘餅的時候，你不能和別人一樣讚美、快樂、敬拜神。因為你心的深處，沒有得救的確據。感謝主的血，能潔淨我在神面前一切的罪，使我的良心不覺得有罪。我現在能夠在神面前享受祂的恩寵，和無限量的大愛，因為我已熟知，現在沒有問題了，我不再覺自己是罪人了。

『我們若認自己的罪，神是信實的、公義的，必要赦免我們的罪，洗淨我們一切的不義。』(約壹一9)你知道甚麼叫作信實，甚麼叫作公義麼？信實，是對神的話語說的；公義，是對神的行為說的。神出言必信實，行事必公義。神為甚麼赦免我們的罪孽，洗淨我們一切的不義呢？因祂的話語是誠實的，所以祂既說了，就必定赦免我們。因祂的行為是公義的，所以祂既差遣祂的兒子來為我們擔罪受刑，就不能不洗淨我們的不義。祂憑祂信實的應許，不能不赦免我們。祂按祂公義的行為，祂就算祂兒子的死，就是我們死；算祂兒子的審判刑罰，就是我們受了審判，受了刑罰。因祂是公義的，祂斷不能算二次的賬。祂不能作得不好到這地步。祂不能向我們的主討了債，又向我討同樣的債。祂不能這樣行事。不然，祂就是不義。所以我們可以按著祂和我們所立的約，向祂求赦免或洗淨。

弟兄姊妹！你想我認自己的罪，求神赦免，神可以隨自己的喜悅答應，或不答應我的禱告麼？這不行，因為赦罪是約裏的事。我若按著約來認罪，神必定按著約來赦免、洗淨我的罪和不義。我是按著約裏所說的來求神，神就必不再記念我的罪，神必須赦免寬恕我的不義。

朋友！你知道憑著約對神說話麼？你敢不敢抓住約來對神說，『你的約說，我若認自己的罪，你就赦免我的罪孽，洗淨我的一切的不義；現在我認我的罪，請你就赦免、洗淨我的罪孽和不義』呢？聖經不是說，你若祈求到心裏有平安，你的罪就赦免了；或者說，你祈禱心裏若不得平安，你的罪就沒有得著赦免。沒有這事。請你知道，神和我們立約，是要我們按著約的話來對祂說。祂要我們用信心求祂。我們求神為我們成就約的話，不是向神乞憐求恩，乃是憑著約來領取屬乎我的分。感謝神，約裏有赦罪的話。

你可以為自己的罪憂傷痛哭？你可以極力恨惡罪，立志以後不再犯罪；你可以覺得犯罪是頂苦的事；你覺得我犯了罪，不敢親近神。但這些事並不算是你的敬虔。你若以為我極力痛惡罪惡，就容易得著赦免的話，這就是不信神的話。你以為我為罪悲苦懊悔，就比較容易得著赦免。我告訴你，沒有這事。

那位著《信徒快樂祕訣》的人，就是史密斯夫人，一次問一個得救了的女孩說，假使你犯了罪，你就要怎樣作呢？你犯了罪，耶穌就要怎樣呢？她回答說，我若犯了罪，耶穌就叫我苦一會兒，然後才赦免我。你不要以為這是小孩的話，這卻是大人作的事。許多年紀頂大的人，也作同樣的事，以為犯了罪是要苦了一會兒，才得赦免。朋友！赦免，是藉著血，不是靠你的悲苦憂傷，不是等到時候長久了，你心不覺得難過、有平安的時候，罪才得赦免。赦罪是神約裏的事，神應許因主耶穌流血的緣故，赦免你一切的罪孽，洗淨你一切的不義。今天因為你接受相信了主，神就按約裏面所說的，赦免寬恕你的罪，不再記念你一切的罪孽。今天誰心裏不平安，怕罪還沒有赦免呢？請你知道，神不是高到摸不著的地位，祂也不是自由的，隨自己的旨意和喜歡行事，祂乃是被約捆綁起來的。你只要按著約所說的向神求，把神在約裏所應許的對神說。

你知道是甚麼圍著神的寶座麼？是虹。甚麼時候虹圍著寶座沒有消滅，甚麼時候都聽你憑著約的祈禱。啟示錄四章三節說，寶座全是虹圍繞著。我們在地上，只見虹的一角，但在天上，虹乃是周圍環繞著寶座。虹是甚麼記號呢？虹是神和挪亞立約的記號。祂對挪亞說，虹必現在雲彩中，我看見就要記念我與地上各樣有血肉的活物所立的永約。圍著寶座的，都是約的記號。約周圍環繞著神。所以祂不能不聽我們的祈禱。神把這樣的話柄、憑據給你抓住，這是何等奇妙呢。

誰今天有罪的問題還沒有解決呢？你可以把你的罪帶來，擺在神面前，抓住神的話，按著祂的約來相信神。你可以安息在祂的約裏，或者抓住祂的話，和神辦交涉。你若這樣，就要看見神立刻按祂自己的話行。到那天，在天上，你要看見神的恩愛是怎樣長流不息，一直流到永遠，一直向我們這邊流。我們失去許多屬靈的福氣和安息，都因不知道神和我們已經立了約。祂要我們憑約對祂說，祂就憑約而行。我們知道了也得不著，是因我們沒有信心。沒有憑約的話去作。你若今天知道了，就這樣去作，你就必得著神所應許賜給你屬靈的福氣和安息。你早這樣作，就必早得著。

第七篇

『因為這是我立約的血，為多人流出來，使罪得赦。』(太二十六28)

『主又說，那些日子以後，我與以色列家所立的約乃是這樣：我要將我的律法放在他們裏面，寫在他們心上，我要作他們的神，他們要作我的子民；他們不用各人教導自己的鄉鄰，和自己的弟兄，說，你該認識主；因為他們從最小的到至大的，都必認識我。我要寬恕他們的不義，不再記念他們罪愆。」(來八10-12)

希伯來書第八章這段聖經，已經一而再，再而三的讀過了。若把這段聖經好好的讀過，即能見這一段中實有三個應許：(一)是把律法放在裏面，寫在心上，作了人的神，人也成為神的子民。(二)這律法在人心裏的結果，是叫人認識神。不只是叫人能知道神的旨意，不只叫人能知道神的命令，也是能認識神。(三)不只是寬恕人的罪，也是赦免人的罪。但我們所列的表，是把它倒過來。我們把潔淨當作一，知識當作二，生命、能力當作三。這是因為按著我們人屬靈的經歷來說的。我們是先得(一)潔淨赦罪；(二)再享受神的生命、能力；(三)更一進步認識神。

希伯來書第八章十至十一節末了，是一氣聯下去的。第十二節是另外起頭的。第十二節頭上有因為二字(在原文裏)。有這因為二字，即可知赦罪這件事是早已作好的事。所以神是先寬恕我們一切的罪，赦免我們一切的不義，然後才把律法放在我們裏面，寫在我們心上，叫我們能認識神。這種認識神的知識，是像水那樣的遍滿全地，不用鄰居或弟兄來教訓他們認識神。所以按屬靈經歷的順序是：(一)潔淨；(二)生命、能力；(三)知識。

腓立比書第三章保羅以他的經歷告訴我們。他先得著神的義—─不是靠自己的義而得稱義，然後他看萬事如糞土，為要得著基督，為要認識主。所以認識神是在赦罪之後的。赦罪只有一次，認識主卻是越過越深的，是一天過一天更知道神、更認識神的。我今天要講的，不是論知識方面的事，乃是講屬靈經歷方面的第二步—─生命和能力。但今天所講的也不是完全把生命和能力二者都講。不過是關乎生命方面的這一部分。

我們如何能有生命與能力呢

『那前約若沒有瑕疵，就無處尋求後約了。』(來八7)按神看，前約是有瑕疵的，是軟弱的，不能有能力和方法，叫我們遵守神的命令。按前約的本身而言，正如保羅在羅馬書所言，律法是聖潔的，但卻是有所不能的。按前約的能力而言，是有瑕疵的，所以才有後約。

甚麼是前約的瑕疵呢？看八章八至九節：『所以主指責祂的百姓說，「日子將到，我要與以色列家，和猶大家，另立新約；不像我拉著他們祖宗的手，領他們出埃及的時候，與他們所立的約；因為他們不恆心守我的約，我也不理他們；這是主說的。」』這裏『他們不恆心守我的約，』原文和英文之意，都是『他們不繼續在我的約內。』主說，當我拉著他們的手，領他們出埃及時，他們未繼續在我的約內。這意思就是我要他們繼續忠心，他們卻不能天天忠心。雖然曾一次立志跟從主，卻不能天天忠心跟從主。雖然他們曾一次復興了，卻不能天天復興。他們曾定規天天讀經，卻不能天天如此。這些就是舊約的毛病。

出埃及十九章五節：『如今你們若實在聽從我的話，遵守我的約，就要在萬民中作屬我的子民，因為全地都是我的。』這就是神對以色列人所說的。八節：『百姓都同聲回答說，凡耶和華所說的我們都要遵行。』他們立刻說，都要遵行。再看出埃及二十四章八節：『摩西將血灑在百姓身上，說，你看，這是立約的血，是耶和華按這一切話與你們立約的憑據。』從十九章起到二十四章八節止，這幾章內所說的，都是神立約的話。摩西說這是立約的血。百姓回答說，『耶和華所吩咐的，我們都必遵行。』(出二四3)弟兄姊妹們！出埃及十九章至二十四章，神的律法說你們不可有別的神，不可拜偶像，(記得出埃及十九至二十四章內所說的，是整個的約，)但到了三十二章摩西尚未把約版拿下西乃山時，以色列人已造金牛犢，已拜偶像。約版未拿下山時，他們已背約了！他們已在山下拜金牛犢。這不過表明他們不能守神的律法。這就是舊約的缺欠。

所以舊約就是說，我能有一時的立志，一時的奮興，大聲對神說，我要行神的旨意。就是能守律法幾天，卻不能長久。能看出聖經的教訓，但不能成功其中的命令。能在西乃山上看見神的榮耀，而就在西乃山下犯罪。能在早起讀經祈禱，而在公事房中、醫院中、學校中、家庭中忘記了神。就是說，不是沒有起頭，乃是沒有結果。這個就是舊約。但神給我們的新約，是在我們裏面的。正如林後三章所說，以前律法是寫在石版上的，今天律法是寫在心版上的。今天的新約是我們最好的福音。新約與舊約是完全不同的。新約中命令你的是神，要負責叫你遵行這命令的，也是神。舊約中出命令，出律法的是神，行的卻是人。新約出律法的是神，行的也是神。

今天各地的基督徒對於這福音不很懂得。但對於赦罪的福音，各地都有。他們都知道主耶穌的死與流血，能叫我們得救，能使罪得赦免。許多人對於這個有信心，也能抓牢。對於新約這一部分，我們都信，都傳，都知道神寬恕我們一切的不義，赦免我們一切的罪惡。但希奇的，整個的新約只有三分之一被人相信。其餘三分之二，卻被人放在一邊。一個最不明白的罪人，要以為盡力作好方能得救。這就是表明他從來沒有聽過福音，所以才這樣想法。我們不會如此了，因我們知道我們是憑著應許作兒女的，不是憑著行為。我們知道神已經應許我們，因著主耶穌，一切的罪得以赦免，被忘記。我們知道憑著祂的話來相信祂，就能得著。希奇，我們知道我們的得救乃是憑著神的話，並非靠著自己。但在得勝的事上，我們就想，我們必得努力、掙扎、奮鬥。

弟兄姊妹們！我們的得救和得勝都在一個約內。這約叫我們能有能力，走前面的道路。勝罪，順服神，得聖靈充滿，都在這個約內。你是如何得赦罪的恩典，你也要如何得勝罪的恩典。你是如何在神面前罪得赦免，你也是如何在神面前得以勝罪。你是如何覺得自己不會得赦免，你也是如何覺得自己軟弱，叫你不會行善、勝罪。舊約是神拉著他們的手，領他們出埃及；今天是神拉著我們的心出埃及。從前是神把律法放在他們手中，今天是神把律法放在我們的心裏。今天在我們裏面有一個莫名其妙的東西，會告訴我們，何者是出乎神的，何者不是出乎神的。

我們先要看神怎樣把這能力放在我們裏面，叫我們有力量，勝過一切。以西結書第三十六章是與耶利米書第三十一章相同的。以西結書第三十六章是指猶太人在國度時代得救而言。耶利米書第三十一章所指的，與以西結相同。不過有的話在以西結書上寫的更清楚些，有的卻在耶利米書上寫的更清楚些。希伯來書第八章的話就是引耶利米書第三十一章的話，所以都是相同的。

『我必用清水灑在你們身上，你們就潔淨了；我要潔淨你們，使你們脫離一切的污穢，棄掉一切的偶像。』(結三十六25)這就與希伯來書第八章所說我要寬恕你們的不義，洗淨你們的罪愆，同樣的意思。

『我也要賜給你們一個新心，將新靈放在你們裏面；又從你們的肉體中除掉石心，賜給你們肉心。我必將我的靈，放在你們裏面，使你們順從我的律例，謹守遵行我的典章。』(結三十六26-27)請注意二十七節的『使』字。這字在中文中，常常用得很輕的過去。這裏卻是很重的。當作『主使』的『使，』在原文『使』字並非助詞，是主詞。當譯作『我主使你們來順服我的律例。』你們在二十六、二十七節中，看見榮耀麼？這裏替我們解釋耶利米書第三十一章二十六節是說我們的靈，二十七節是說神的靈。不是我們的靈，是神所賜給我們的。所以我們有新靈、新心、和聖靈。叫我們能行神的旨意，能守神的律法的就是聖靈。在石版上的律法，是在外面的；但是在我們裏面的，沒有甚麼是與石版上的律法相合的，所以我們不能遵守神的命令。今天神把律法寫在我們裏面，不只把律法寫在我們裏面，並且給我們新靈、新心、和聖靈，來主使我們去順服牠。這就是重生。我們不只有新靈，叫我們能與神來往交通；並且有新心，會愛神、和一切屬靈的。這個新心是會叫我們向神發生情愛，與石心是相反的。我們不只有新靈、新心，且有聖靈，這聖靈叫我們的新心有力量愛神，新靈有力量與神來往。

有人就問說，為何神給我們新心新靈之外，又把聖靈給我們呢？如果我們知道我們身體的作用，就知道這個緣故了。我們身體內有一種隨意的動作，一種非隨意的動作。比方一舉手一舉足，必須人用意志，所以是隨意的動作。另外胃之消化，細胞之新陳代謝，是人所不能管理的，就是非隨意的動作。隨意的動作，是用意志支配的；非隨意的動作，是自然而然的，是天然律支配的。我們得救時，得有新心、新靈，是非隨意的。它們自然而然的有新的作用、新的羨慕。但神不只給我們這些，祂也給我們聖靈，叫我們必須專心受聖靈的引導，專心得聖靈的啟示，並專心倚靠聖靈的能力。這些都必須用意志來作、來定規的。神要我們在屬靈方面有非隨意的生活，也有隨意的生活。如果我們不明白神的意思，不聽從聖靈的引導，聖靈就要擔憂，我們就不能得聖靈的引導和啟示。這就叫屬靈生命隨意的動作停止。雖然屬靈生命天然的、非隨意的動作並不停止。然而，沒有了聖靈的力量，新靈和新心也就軟弱得厲害。

神不只給我們新心、新靈，也給我們聖靈。神又把律法放在我們裏面，寫在我們心上，叫我們的生命頂自然的傾向了神。但神的聖靈放在我們裏面，叫我們能按靈裏所知道的，心裏所愛慕的，行出來。

在九江牯嶺有一位弟兄，他是個管電燈者，本是一位不清楚的教友，並不的確知道自己得救與否。有一次我與他個人查經後，他方知他是確實得救的。我與他認識已有五六年。今年我在山上講到聖靈的經歷後，他說，希奇！這節聖經我從未讀過看過，但我遇到類乎此類的事時，我裏面有個當家的，(這是他對於聖靈的稱呼，)對我說，這件事不對。按他原是不大識字的人，最初信主時一節聖經中不知會讀幾個字。但他裏面有聖靈引導他、指示他，作他的當家。這是個活例。這豈非每一個基督徒所常有的經歷麼？

許多的時候，我們不知道所遇的事當如何辦法；但是許多的時候，在事未行之先，就已知道是錯的了。這並非良心告訴你的。良心是在你已錯後才告訴你的。你所以能知道錯的，是神的律法在我們裏面告訴我們的。有時你與人談話，談得正高興時，忽然在你裏面有一個捏住你的，叫你對於某句話，就是你要說而未說的，也許並非違反聖經的話，並非敗壞人道德的話，不要說出口。你只覺得你裏面有個東西，把你捏一下，告訴你，不許說。你也不知是為何如此。若你注意這個，肯聽從它的話，你就有平安，否則你說出口後，良心要告訴你說，你錯了。這就是我們裏面的律法。它要在無意中，給我們一個制止，一個警告。

我再講起一件事。某基督徒是一個活潑的信徒，他常歡喜接待信主的人，和作主工的人。他常盡他所能的，不是請他所遇見的傳道人喫頓飯，就是常送錢給他所遇見的傳道人。有一次有一個曾留學於美國的『牧師，』在禮拜堂講道。他聽他講的社會福音，而非我們主耶穌基督的福音。會完後，他想過去見他，與他談談，但他總覺得他裏面有東西捏住他，他猶豫再三，仍未去見。他末後說，我不管他，回家去罷。弟兄姊妹們！這就是律法在我們裏面，不是在石版上。後來他問我可否與這位『牧師』來往。我不把我的意見告訴他，只引使徒保羅的話告訴他。加拉太書一章八節說，若有人另傳一個福音，不與我們所傳的相同，他就應當受咒詛。(這話在希臘文是頂重罵人的話)不但保羅這樣說，就是約翰也這樣說。約翰本是稱為愛的使徒的，愛本會叫人糊塗的，但約翰卻說，若有人不傳這教訓，不要接他到家裏，也不要問他的安。(約貳10)他說：今天我方知當日在我裏面的領導，裏面的律法，是不錯的。

弟兄姊妹們！把聖經默示人的是聖靈。在我們裏面默示我們的，也是聖靈。我們如果忠心，誠實跟從裏面的引導，神不會不引導我們。(雖然有時會因我們的偏見而弄錯)我並非叫你們不注重聖經，乃是要把聖經和裏面的引導聯起來，看我們所要行的，到底對不對。有一件最可憐的事，就是今天的信徒不是聖靈不引導他們，也不是他們裏面沒有聖靈的引導，乃是他們不肯受聖靈的引導。許多的人讀聖經好像讀一本死的書一樣，好像是在那裏背十條誡似的，一點兒顯不出來裏面聖靈的引導。我一點兒不輕看聖經，並且我是十分注重聖靈的引導必須與聖經的教訓相合的一個人。但是，今天有一不好的現象，就是許多人除了聖經之外，好像就再沒有引導了。他們是沒有話的跟隨主。

許多弟兄和姊妹所以不能得著新的真理，是因他們本來有光的引導，卻不肯接受，卻拒絕了，故神把這光放在一邊。神已把律法放在我們裏面，祂常要為我們證明真理的是非，我們如果拒絕，一天過一天，你要看見你是越過越黑暗。你若受引導，則一天過一天，你要越過越清楚。有人曾說，聖靈的光照是光，我們的裏面好像玻璃一樣。玻璃若不擦，就一次暗過一次，越不能領受外面的光。所以許多人不能接受真理之故，是因他們曾拒絕真理。許多人不能相信真理之故，是因他拒絕過真理。聖靈是負責在我們裏面給我們看見，何者屬乎神，何者非屬乎神的。

神的引導的根本分別

凡從人、從世界、從撒但、從肉體來的，都是從外面來的。凡從神，從聖靈來的，都是從裏面來的。如果你遇到一件事，這件事是在頭腦中，是頂淡薄的，就是從外面來的。若是從最深處，就是比感覺更深之處出來的，並且這個感覺是不能除去，不能不行的，就是神的引導。也許你的腦弱會忘記聖經，你的精神疲倦不能讀聖經，也許有時你來不及問人，或在路上碰見一件事，你不能得到聖經的教訓，但我們裏面有活的律法引導我們，叫我們所得的引導卻與聖經的教訓，不知不覺的完全相合。這是許多人的經歷告訴我們的。你若曾有一次、二次、三次，得著神在你裏面，藉著你裏面的律法引導你，就每一次你都可得神的律法在你的裏面引導你。神若立約把律法放在你裏面引導你，你就可抓住神的約，對神說，有你的律法在我的裏面，所以我必定會知道神的旨意。

神的旨意和神的心意不同

知道神的旨意是一件一件的知道神的旨意。得著神的心意就不是如此。英國有一位在主裏頂深、頂認識神的人說，我們不只能知道神的旨意，且是得神心意的人。我並不輕看神的旨意。我們要知道神的旨意時，必須專心去求神。但是神已經將祂的心意賜給我們了，是不必求，就可知道的。有一位西國教士說，我喫牛奶時，要放一塊糖、兩塊糖，都得禱告神。這是不必的。我們當有神的心意。當知道神的心意。因神不只有聖經叫我們可以遵行，並且給我們律法，在我們裏面，叫我們知道神的心意。我們遇到過難關時，必求問神的旨意。我們日常生活的事，可以憑著神的心意去作，不必去特別求問神，因為我們是已有神心意在我們裏面的人，叫我們能知如何作是合乎神的旨意。你們能看出這裏的榮耀麼？

舊約的人必須看一看律法，必須求問先知，然後才知道神的旨意。現在我們裏面有一位先知，祂要告訴我們一切。我們有的律法，不是在外面的。不是外面的先知，外面的規條，放在我們的面前。乃是神在我們裏面，用一種說不出來，像感覺而又不是感覺的甚麼來指示我們。這乃是信徒每日常常有的事。你有這經歷麼？雖然不是天天，有也許最少也曾有過幾次。

主耶穌是約櫃

摩西第一次得的石版被他摔破。第二次得的石版是放在約櫃內的。約櫃是豫表主耶穌基督。神叫人把血抹在約櫃上面，神的榮耀在約櫃上面顯出來，神從約櫃上面與人說話。這都是說到主耶穌基督。

你們見過主耶穌基督的約櫃生活麼？『我不是憑著自己說，乃是我的父，在我裏面指示我當說的。』『我不是遵行自己的旨意，乃是遵行我父的旨意。』你們見主耶穌基督如何聽神的話，行神的旨意麼？祂不是光藉著聖經的教訓而行，乃藉著在祂裏面的律法而行。聖靈的引導，比死的跟隨聖經更好。請看約翰福音第十二章。第十一章是講主叫拉撒路復活的事。第十二章是講主在地上最榮耀的一天。不只拉撒路已復活，且有希臘人也來找主耶穌。但主耶穌說，你們來找我也好，拉撒路復活也好，進耶路撒冷得榮耀也好，然而，『一粒麥子若不落在地裏死了，仍舊是一粒；若是死了，就結出許多子粒來。』此後祂又說，『我現在心裏憂愁，我說甚麼才好呢？父阿，救我脫離這時候？但我原是為這時候來的！』(約十二24，27)這是主耶穌心口相同的話！人看我這時候是最好的，但我看一粒麥子若不落在地裏死了，仍舊是一粒。祂心裏說：我現在憂愁，我當作甚麼呢？主並未立刻說出。祂說，父阿，救我脫離這時候，可不可呢？不可；我是為這時候來的。我當怎樣呢？第二十八節說，『父阿，願你榮耀你的名。』主不是說，父阿，救我脫離這時候。弟兄姊妹們！我們在此看見了主耶穌裏面的生活。神的靈引導祂；祂真是一個約櫃。

約櫃的外層是包金的，表明主的神性。裏層是皂莢木的，表明主的人性。所以主有人的身體，有神的聖潔。但是，在祂裏面有律法，比祂外面給人所能明白的、所能看見的更多。法利賽人的失敗，就是在此。法利賽人只見會堂中所掛的律法，未見主耶穌基督裏面所有的律法。今天在座的人中，有誰不知道神的旨意呢？有誰不知道這事或那事當如何行呢？我告訴你，不只赦罪是在新約裏的。神的引導、神的律法，在我們新心新靈裏，神的聖靈在我們裏面，也是包括在神的新約內。

可憐許多人只抓住得救這一部份。因為許多人在各地方，以為若能聽見福音，若能得救就很夠了。但神不只給我們得救的福音。你為何在神契約上所給你當得的地上，不完全建造房子，卻在地的一角上蓋一所小屋呢？為何讓其餘的地都荒涼呢？

許多事我們當禱告。許多事我們還未禱告就可以明白。我不是說聖經的教訓不要緊，我是說裏面的引導，比外面的引導更寶貝。許多人說，這事或那事我不知當如何作。若去作時就作錯了。怎麼辦呢？我告訴你，有神的新心、新靈、聖靈、和律法在你裏面。有人常問說，今天按著經歷來說，按實在的生活來說，為何基督徒仍像舊約時代的生活，仍像以色列人呢？為何仍要外面的引導呢？我問你，為何要寫希伯來書呢？希伯來書的目的，是為希伯來人中的基督徒的，他們是新約的基督徒過舊約的生活的。他們明明是新約的人，卻過舊約的生活。所以才有希伯來書之作，為要告訴他們不必再過舊約的生活。希伯來書的目的，是領人經過舊約的經歷，到新約的經歷。所以不怪許多基督徒仍有舊約的生活。他們的得救、得永生、罪得赦免，都是真的；但他們仍過舊約的生活。但是，感謝神，神今天不再拉著我們的手出埃及，是拉著我們的心出埃及。

有人說，為何舊約時人能見神，親耳聽見神的聲音，如今卻不能呢？但我要感謝神，舊約時人是藉著肉體的眼見神，肉體的耳聽神，今天新約卻不如此。神把自己隱藏起來了；神是在我們裏面，並不在我們外面。我知道我所說的是甚麼。你越過越深時，你要覺得外面的空氣和熱鬧都沒有了，你要覺得甚麼都是裏面的。你越過越平常，人越不以你為希奇。你越走，你裏面就越有更深的經歷，更得神的祝福，更有認識神的經歷。你越走越變成主觀，越得著神。請你記得，這知識是在神的約內的。誰未得神的引導的，他可抓住這個約，對神說，你立的約如此說，所以我要得著。你不要想我不能得著。因著這約，你天天可在神前得著。神不能不給我們。主耶穌基督的血已把這約買回來了。神的信實和公義要把這約內的一切給你。所以我們可以天天抓住這個約，可以用信心站在這約上，對神說話，向神禱告。(倪柝聲) 

<復興報>

禱告：

禱告的活見證

記住！要恆切地禱告

我是1920年2月11日，在英國一個小小的村莊裏面得救的。在我歸主之後，我認識了一位蘇格蘭的佈道家都塞弟兄(WE．Tocher)，那時候，他正在英國各村莊傳福音，他有一輛福音馬車，帶他往各處去，晚上也就睡在這馬車裏面。我記得，那年都塞弟兄在我們村莊裏一連舉行了好幾天的佈道會。因而，不少人悔改信主，我就要求都塞能讓我也參加他的暑期佈道工作。

感謝主，祂賜給我這個難得的機會，和這位神所重用的僕人處在一起，我發現了他的成功祕訣，就是他每天有好幾次向神傾心吐意地禱告。他的禱告，簡直就像和一個親密的人談話一樣，同時也像一個小孩子，很天真地為一切的事情向神祈求，並且等候著神的應許。我曾向這位神僕人學習到不少寶貴的功課，其中最主要的就是那為小事情的禱告。

還有，和他工作後的一年，我又讀到一本小小的冊子，名叫《任何小的事情，都有神在裏面》。著者是白德夫人(Mrs．Cyril Bird)，這本小冊子也對我有極大的幫助，我現在寫這本小冊子的目的，也是要鼓勵主內弟兄姊妹們，多為看小事情禱告，和像為那些大的事情禱告一樣。那麼，在你的生活上才會滿有神的慈愛和祝福。

兩隻野兔的故事

有一次，我和都塞弟兄在英國某村莊裏住了一些時候，都塞弟兄在那村子裏傳福音，那時候我才得救幾個月，在那村莊附近有不少野兔，起初我們的飲食，只是一些罐頭食物，後來那村莊裏的居民也供給我們一點蔬菜和雞蛋，可是久而久之，我們喫厭了這些罐頭食物，很希望能獲得一兩隻野兔來換一下口味。

都塞弟兄卻告訴我，我們不久便會有一隻野兔。但是我很奇怪，都塞弟兄既沒有帶獵槍，又沒有捕獸的器具！究竟他用甚麼方法能捕捉一隻野兔呢？那天晚上禱告中，意外地，都塞弟兄竟禱告說：「主阿！賜給我們一隻野兔！」我禁不住笑起來，可是我的朋友卻指責我缺乏信心。

第二天一早，我起來到鄰近牧場去要一點牛奶，忽然間我發現有兩隻被槍殺的野兔被放在我們的門口，我急忙把都塞弟兄叫了出來，他說：「傑姆！看！我禱告只求神賜給我們一隻野兔，然而祂卻賜給我們兩隻。」

無論怎樣，信心軟弱的我，仍然是無法相信，這兩隻野兔是神所賜的。當我經過附近農場的時候，我就問那裏的農人那兩隻野兔的來歷。他說：「是的，昨天傍晚六點鐘左右，我忽然聽見一個小小的聲音，要我去獵取兩隻野兔給那些傳道人。」我算了一下，那時間剛好就是都塞弟兄禱告求神賜給我們野兔的時間。

從那時起，我才學到一個寶貴的功課，使我一輩子也忘記不了的，我曾把這見證不知述說了多少次，很多人都得著幫助。我們要更多為小事情向神禱告，你在小事情上有信心，將來在大事情上也必定有信心。

為三十先令而禱告

當我開始傳道的第二年，我被請去英國某村莊裏，帶領一連串的聚會。當地的負責弟兄要我畫一些傳福音圖畫，和寫一些請人來聽道的短短文字，印成單張，帶在身邊。可是我的經濟能力，僅夠維持我家庭的生活，沒有錢付印刷費。那位弟兄的邀請信是星期一寄到的。雖然如此，我還是憑著信心把所擬好的福音單張原稿送進印刷所，印費是三十個先令，定星期五付款取貨。

我回家之後，就開始和我的妻子共同為那三十個先令向神禱告，求祂在星期五早晨賜給我們。我們每天眼巴巴地等候著郵差，盼望他能將神的應許帶給我們，一直等到星期四晚上，還是沒有一點消息。可是在星期五早晨，我們便收到一封信，裏面正是我們所祈求的那三十個先令。阿！我們立刻一同跪下感謝神，寄錢的人我們一直沒有發現是誰！但是我們知道是出於神，因為信封內是一張一鎊和另一張十先令的鈔票。

我第一個福音帳蓬

在1921年3月，我開始以全部時間來作主的工作，那時候我在北愛爾蘭舉行多次佈道會，我留在那裏直到那一年的聖誕節。在6月間我打算在某村莊裏搭帳蓬佈道，我們從包達當市(Portadown)弄來一個很大的帳蓬，試試看把它搭起來。可是那時風很大，我們的帳蓬才搭起來就被吹倒，一連試了好幾次，都沒有成功。我們在一起禱告後，又繼續試了幾次，仍然沒有甚麼效果，但是我們還是繼續不斷地禱告。

感謝主！第二天早上，我們打算再去試試看的時候，忽然發現那個帳蓬已經被人搭起來了，使我們都大大地驚異，神已經垂聽了我們的禱告。原來有一些不信主的軍人，一向有支搭帳蓬的經驗，幫助我們把那帳蓬搭起來。並且，他們還教會我們如何支搭這頂帳蓬，神幫助我們的方法真是我們所夢想不到的，祂竟用那些不信主的人，替我們搭好帳蓬！

神使火車等候我

幾年之前，我由美國西岸的西雅圖乘船去加拿大的維多利亞島，從那島的南端搭火車到該島的北部大城高迪納(Courteney)去。由該島的南岸去北部高迪納城每天只有一班火車，我必須要趕上那班火車，因為在當天晚上，我要在高納城講道，如果我的船不能在那時候趕到該島的話，我就得耽誤了那天晚上的講道！

在船徐徐駛近維多利亞島的時候，我發現已經是稍微晚了一點，看起來，要趕上那班火車已經是不可能的了！於是我就回到船裏面，跪下來禱告，求主能使我趕上那班火車。雖然在人看起來是沒有甚麼希望的了，但當我上了岸，就看見有一位弟兄叫米勒，在向我大聲叫著：「趕快！趕快！」我也用很大的聲音回答他說：「不行罷！火車已經開了！」他說：「你和我一起去。」他忽忽忙忙把我推進一輛出差汽車裏，在途中告訴我，他知道我的船將要遲到。所以在急得沒有辦法的時候跑去打了一個電話給站長，要求他能使火車遲十分鐘才開，出乎他意料之外，那站長竟允許了。

當我一上了火車，火車馬上就離開了車站，我向那車長補了一張票，車長很詫異地叫我「你一定和火車公司的高級人員有交情！」我問他為甚麼這樣想？他回答說：「我在這火車上工作那麼多年以來，還沒有看見有那一次，車子竟能為一個乘客等候十分鐘而開的。」我就告訴他，我和火車公司的高級人員毫無關係，但是我和那至高至上的宇宙創造者──天父卻有很密切關係，我倚靠祂，才使我能趕上這班火車，因為祂垂聽了我的禱告。這位車長聽了我的話，也很受感動。

海洋中的神蹟

好幾年前，我離開加拿大的那素市(Nassau)，去留塞拉島(Eleuthera)在那裏工作了幾個星期，我必須在指定的日期回到那素市，由那素市再乘船去巴慕達島(Bemuda)。在星期五，只有一班加拿大的國營汽船開往巴慕達，我是在星期三早上就動身，那時候只有一艘裝鹽的帆船要開往那素市，於是我就上了這艘帆船。可是很不幸，正當船離開港口，忽然風力轉弱，漸漸地連一點風都沒有了，船就停在當中，動也不動，我只有跪下來一直禱告。

到星期四早上，還是沒有一點風，在那素市的主內弟兄駕了一艘汽艇來找我，但是卻找不著，因為海洋很大，他們都擔心我已沉入海底了。那時候船上也斷了糧，除了一個椰子以外，其他甚麼也沒有，我們遠遠地聽見有汽艇的馬達聲音，但是卻看不見。感謝主！終於聽了我的禱告，在星期四的晚上，忽然起了大風，把我們的船一下子很快地吹到了那素市，在星期五的早晨，我進入那素市，剛好趕上那班船去巴慕達，神是從來不誤事的。

車站上的神蹟

多年前，我在加拿大某小鎮上開了幾星期的佈道會，因為大會的籌備經費不足，所以當我將要離開那裏，到另一個小鎮上去的時候，突然面臨到一件困難的事情！

原來我把家裏所需用的錢寄回去之後，手頭上僅僅剩下夠買一張火車票的錢，我還需要一點錢買食物和搬運行李，於是在沒有離開之先，就進入寢室跪下禱告，求神在火車末駛之前賜給我一點錢。當我方才禱告完畢，就有一位弟兄打電話給我說要送我去火車站，我想這大概是神應許我的祈求了！然而那位弟兄把我送進車站的等候室後就和我告別了，我想我是仰望人過於仰望神了，因此也有一點點失望。

可是當我把行李提上月台的時候，列車正駛近月台，忽然有一個老人忽忽忙忙地趕來找我。他說：「我很高興還來得及找到你，因為我剛領到我的養老金，我想給你一部分。」他遞給我三塊錢。我謝謝他，感動得流下眼淚，我讚美主！祂竟差遣這樣一個人及時地來供給祂僕人的需要。

神會供給一切

多年以前，我和大衛布萊克本(David Blackburn)弟兄一同去巴慕達島佈道，我們買了一頂大帳蓬作佈道之用。可是我們買了這頂帳蓬之後，所剩下來的錢，除了房租之外，只夠一天喫一頓飯。我們找到一家最便宜的黑人餐館，才可以從最低的價錢，喫一頓比較好一點的飯。有幾天晚上，我們都是餓著肚子睡覺，因為一天只有一餐飯實在是不夠。

但是感謝主！祂終於為我們開了路。有一次我們去採訪一位正在患病的白人弟兄，我們在一起很快樂地禱告和交通，正當我們要告辭的時候，那位弟兄忽然問起我們住在那裏，我告訴他，我們是和幾個黑人住在一起，他又問起我們喫飯的事情，我也告訴他，我們每天只有一次在一家黑人餐館裏喫飯。他就說：「那麼，你們每天可以到我這裏來喫晚飯，我付錢給我的房東太太。」於是我們就可以每天在他家裏有一頓豐盛的晚餐，至於午餐，我們 還是在那家黑人餐館裏喫，我們每天既有兩餐，就不至於再挨餓了。

我們對那裏的信徒一向不透露我們的經濟狀況，當地的信徒都以為我們是自給自足。到後來他們發現了我們的情形之後，都爭著要幫助我們，當地的黑人和葡萄牙人弟兄先後招待我們住在他們的家裏。這種富有愛心的溫暖，是神聽禱告的預備，是我們永遠不能忘記的。

一瓶墨水

有一次，我和大衛布萊克本弟兄去巴慕達佈道，我們的自來水筆用乾了，又沒有帶備墨水。我們是在一個島上，那時候正有一小船可以將我們的信帶往紐約。當時還有幾分錢，我們想至少可以買到夠裝滿這支自來水筆的墨水。大衛弟兄去附近的小店問了一下，回來說那店裏只有一角二分錢一瓶的墨水，但如果沒有墨水，我們的信就會趕不上這一班船了。

可是我們兩人都相信神會賜給我們墨水的，於是就一同走到海邊上去禱告，求神賜墨水給我們。禱告完了，心裏滿有平安和信心。當我們一路回家的時候，神的應許也追隨著來了。有一個黑人弟兄驕著腳踏車向我們過來，他一手扶著車子，一手拿著一瓶墨水。於是我們一面感謝神，一面裝滿了我們的自來水筆。這位送墨水給我們的黑人弟兄，是我們在這島上佈道第一個悔改得救的人。

公路上的見證

有一年，我在南非洲佈道，那時候我帶著一個年輕的同工剛在羅得西亞(Rhodesia)的莎里斯伯(Salisbury)主持一個葬禮，然後又得趕到南非聯邦首都約翰尼斯堡(Johannesberg)去主領一個聚會。我們是星期六離開莎里斯伯的，希望能在星期日晚上在約翰尼斯堡領會。

可是因公路太壞，我們所駕駛的車子，車胎和排汽管都出了毛病，結果不得不在中途拋錨停下來。這時候正是星期日下午四點鐘左右，我的同工很失望地說：「看樣子今天晚上無論如何是趕不到約翰尼斯堡了！」因為我們等了許久，希望能有一輛車子經過，可以幫助我們，可是除了那些斑馬和長頸鹿以外，甚麼也看不見。

於是我們只有跪下來求告神，差遣甚麼人來幫助我們。當我們禱告完畢站起來，就有一輛車子向我們駛來，我們連忙招呼他們停下，原來這是一對夫婦，他們正起程去打獵。我們把所遭遇到的困難情形對他們說，那位男士就帶了我這年輕的同工，到羅得西亞和南非聯邦交界的關卡那裏，買了一個新的排汽管同來。我們裝上了新的排汽管之後，駛往邊境，在關卡那裏又買了幾個新車胎和排汽管。可是時候已經不早了，無論如何，聚會時間被耽擱是不可避免的了。

我的同工就提議，如果我不害怕的話，他可以把車子開得儘量的快。我說，我們的一切都在神的手裏，祂會保護我們安全的。於是我們立刻把速度加到一小時七十哩，只見車子的兩側飛沙走石。可是當我們進入一個大鎮的時候，因為超過了法定的速度，背後被一個交通警察騎著摩托車追蹤著。我想這一下子可完了，因為不久那交通警察追上了我們，叫我們立刻停下來。

當我的同工正和警察交涉的時候，我心裏默默地求神幫助，然後向那警察解釋：我是一個傳道人，在羅得西亞主持一個葬禮後，馬上要在今天晚上趕到約翰尼斯堡去主領一個聚會。那警察就說：「你們跟在我背後好了！」由他帶領，使我們很順利地用原有的速度穿過那一個大鎮。我們心中興奮地感謝讚美神！

那天晚上，我們很準時到達聚會地點。當我們走進禮拜堂的時候，所有的主內弟兄姊妹都鬆下一口氣，原來他們為了我們的行程也付上了同樣禱告的代價。

史賓克(James F．Spink)

拾珍：

天堂何在

介言

這個問題，本不必題起，惟因晚近有人不信天堂是一個實在的地方，所以，才有此著。本書用聖經的亮光，來答應這問題。從先知、和詩歌書裏，引許多經言，證明天堂是一個實在的地方，在宇宙的北極。這書不是供給好奇人們的談話，乃是幫助敬虔人們的默想。

(摘自《基督徒報》第二期新書介紹)

天堂是一個地方

天堂是一個地方，天堂是一個所在，不是一種光景。天堂在人心中，在人方寸裏面，人心的美好光景就是天堂等等，並不是聖經所說的。這是好奇、不信的人們的論調。他們的根據，就是他們的理想。聖經裏所說的天堂是一個地方，它是在天上，不是在人心。人心──墮落人類的心──無論好到甚麼地步，總不能叫天堂在那裏表顯。雖然人心有時得著一種不可言喻的快樂；但若天堂就是那樣的光景，則天堂豈不甚有限──不過爾爾麼？究竟聖經所說的天堂，是一個實在的地方。有一日，我們──信主耶穌贖罪的人──要進入那個地方。我們要進入天堂，不是天堂要進入我們。
主耶穌基督在約翰福音十四章說到祂「父的家」：祂到那裏去，原是為信徒預備地方；預備好了，就必再來接他們到那裏去(2-3節)。這一段故事，可以解決天堂是否一個實在地方的問題。當主耶穌升天時，祂是帶著祂的身體而去。聖經說，「血肉之體，不能承受神的國。」(林前十五50)所以我們的愛主，在十字架上流血以後，當祂復活的時候，就講論祂復活的身體，說，「魂無骨無肉，你們看我是有的。」(路二十四39)主耶穌復活以後，祂「血肉之體」已改變了。然而祂不只是一個魂，祂是「有骨有肉」的人。祂有人的身體。這個身體是已經變化，不像從前死去的身體(林前十五42-44)。雖然如此，祂是人目所得見的(路二十四34)，祂是可以摸的(39節)，祂能食物(43節)。主耶穌基督現在已經升上天堂(路二十四51；徒一9-11)；如果天堂不是一個地方，那麼，有身體的耶穌基督將如何安置祂的身體呢？我們說主耶穌是帶著身體升上天堂，意即天堂是一個地方。有了一個體，就應當有一個地方存留他。體和地方是分不開的。沒有地方，體就無存在的可能。我們隨便想甚麼有體的東西，我們總不能不聯想到與他們連帶相關的地方。主耶穌有身體升上天堂；所以，天堂就必定是一個地方。

〔註：聖經原文中，「天」字有很大的分別。在漢文聖經有許多地方，是同用一「天」字。但是原文裏，這些天字，多有位數的分別。例如「天國」，本應譯為「諸天的國」。「天國」的「天」字，是眾數的，惜在漢文裏未表達出來。「諸天」好像是指著各星宿所有的天而言(我們地球有地球的天，其他星宿亦然)。「諸天」或者也是指著各層的天說的(保羅曾說三層天)。「諸天」的天字，大概都是指著我們現在所常用的天字而言──即我們用以說天地的「天」字的意思。這原文的「諸天」，是與天堂通的。天堂的名詞，自然是從他教借用來的。然而我們應當知道聖經的天字，就是天堂的意思，比較英文Heaven。這天字，意即神寶座所在的地方，是極樂的所在。換句話說，就是近今一般普通人所謂的天堂。以下用此字時，同此。〕

天堂是一個地方，主耶穌從那裏降下，然而仍舊在那裏。主耶穌就是從那裏降下來，遵行神的旨意，替世人贖罪，代死於十字架上。神的兒子復活後，「升入高天」(來四14)，「坐在天上」(來八1)。祂是「高過諸天」(來七26)。我們的救主不特是高過屬地、屬天一切的事物，祂並且是高過諸天的境界。聖經記說，「神將祂升為至高」(腓二9)，「叫祂在天上坐在自己的右邊，遠超過一切執政的，掌權的、有能的、主治的，和一切有名的；不但是今世的，連來世的也都超過了。」(弗一20-21)

查考聖經，天最少是有三層的，因為保羅說，他曾被提到第三層天(林後十二2)。大概第一層，就是幕地雲霧的所在；第二層就是星宿的所在；第三層就是看見神寶座的地方。

天堂在那裏呢？有的人以為天堂是在這一個宇宙中的某個地方。它是形圓如球的。它是自行旋轉，環繞一個中心，這個中心，就是神的寶座。這是人們的理想，是靠不住的。

究竟，這個問題應當如何回答呢？如果神的話(聖經)對我們有明晰的告訴，則我們就有知道天堂何在的可能。若聖經對於這事靜默無聲，則我們可不必用許多思索來求知。因為「隱祕的事，是屬耶和華我們神的，惟有明顯的事，是永遠屬我們和我們子孫的」(申二十九29)。所以，神所隱祕的事，我們可不必求知。神所顯明的事，我們也不可不欲知。我相信許多信徒的心，必定歡喜快樂，如果他們知道天堂是在那裏。感謝父神，因祂的話，對於這一個問題不是默然的。

天堂是在上的

聖經所說天堂的所在，是在上的。當人們建巴別塔時，神說，「我們下去。」(創十一7)神與亞伯拉罕談話後，「就離開他上升去了。」(創十七22)。神對摩西說，「我下來是要救他們。」(出三8)大衛論耶和華說，「祂又使天下垂，親自降臨。」(詩十八9)以賽亞的禱告說，「願你裂天而降。」(賽六四1)主耶穌自己說，「除了從天降下仍舊在天的人子，沒有人升過天。」(約三13)「我從天上降下來。」(約六38、42)當主耶穌升天時，經上說，「祂就被取上升……本祂往上去，他們定睛望天。」(徒一9-10)司提反快死時，看見神的兒子站立起來，迎接祂首先殉難的僕人。他「定睛望天」，得見主耶穌(徒七55-56)。使徒約翰看見天上門開時，他聽見好像吹號的聲音，對他說，「你上到這裏來。」(啟四1)在主降臨的時候，凡愛主的信徒都要「被提到雲裏，在空中與主相遇」(帖前四17)。尚有許多的聖經，都是可以引的，不過這幾節已足證明天堂──神所住的地方──是在上面的。

上面？不錯！但是上面是在那裏呢？我們所居的地，是形圓如球的。若說上面，是在那一點呢？若說地球的上面是天堂，則南京的上面，和廣州的上面，豈不差得甚遠？北美的上面，與中國的上面，幾乎變成兩極端！一個地球的上面，自然是一條直線，與地球面成正角的。這樣，則地球各處的上面，是向各方而去，東西南北並無一定。這樣，天堂不是在一個限定的地方，乃是隨處都有的。然而，天堂是一個實在限定的地方，不是隨處都有的(上文已經說過)。所以，「以天堂在上面」，必定不是那樣說法。

聖經又說，「天(是)高過地。」(賽五十五9)「天離地(是)何等的高。」(詩一○三11)天堂是在宇宙的最高點。基督現今是在天堂裏；祂現今是「遠升諸天之上」(弗四10)。所以祂所在的天堂，也必定是遠在諸天之上。然而，「高過地」並不是一個限定的地方，因為地球是圓的；地是在空虛之中的。高過圓地的地方，東南西北都能。天堂是一個限定的地方，不是東西南北隨處都有的。所以天堂「高過地」，必定另有一種說法。

天堂在北方的極處

聖經有一段很明顯的宣言，我們現在看一看，藉以知天堂究竟何在。以賽亞書十四章十二至十四節說，「明亮之星，早晨之子阿！你何竟從天墜落？你這攻敗列國的，何竟被砍倒在地上？你心裏曾說，『我要升到天(堂)上；我要高舉我的寶座在神眾星以上；我要坐在聚會的山上，在北方的極處，我要升到高雲之上；我要與至上者同等。』」

我在這裏，不是要解釋這幾節聖經的意義，不過將這幾節聖經與我們所研究的問題──天堂何在──相關之處說出來。這從天墜落的明亮之星，早晨之子，就是撒但。我們以此比較於路加福音十章十八節、啟示錄十二章七至十二節、提前三章六節，就知道它是撒但。然而無論它是誰，這幾節講論牠的經言，對於天堂的所在有明確的講論。十三節說到這一位奇妙具有人位者墜落的原因。牠滿有驕傲，欲強奪神位，與至高者同等，故受了神的審判。牠是從天堂墜落，所以牠原是居在天堂的，所以牠知道天堂是在何方。這裏說到天堂是在神眾星之上，在北方的極處，高雲之上，它又稱作聚會的山上。明亮之星，早晨之子，以為牠若能達到這個地步，就要與至上者同等。

天堂在神眾星之上，在高雲之上，是我們所能領悟的。然而它是在北方的極處，這一句話，到底是何所指？我們可以先看「聚會的山」到底何意。請讀幾處的聖經。

「米該雅說，你要聽耶和華的話；我看見耶和華坐在寶座上，天上的萬軍侍立在祂左右。耶和華說，誰去引誘亞哈上基列的拉末去陣亡呢？這個就這樣說，那個就那樣說：隨後有一個神靈出來，站在耶和華面前，說，我去引誘他。耶和華問他說，你用何法呢？他說，我去要在他眾先知口中作謊言的靈。耶和華說，這樣，你必能引誘他；你去如此行吧。」(王上二十二19-2)這裏明以神寶座所在的地方(天堂，參太五34)，就是聚會的地方。

「有一天，神的眾子來侍立在耶和華面前，撒但也來在其中。」(伯一6)第六節以後，說到神與撒但的問答。這裏神的眾子，是天使無疑。他們因著受造，稱為神的兒子；撒但也來，牠的目的，是為控告義人(比較啟十二8-10)。

「神站在有權力者的會中；在諸神中行審判；說，你們審判不秉公義……你們要死，與世人一樣；要仆倒，像王子中的一位。」(詩八十二1-2、7)神將這個宇宙分區，命祂所造的天使去掌管。他們就是本詩的「有權力者」與「諸神」(比較約十34-35)。神命他們應當施行公義(3-4)；然而他們竟犯罪，行於黑暗之中(5)，所以神定他們的罪，而要叫他們受罰(6-7)。

但以理書第四章十七節所說的「守望者」與「聖者」，就是神主權下的天使們。他們在神的聚會中，得知神旨，就發出命令。

綜上以觀，好像「聚會的山」，不能不是神與天使會集的天堂。以賽亞書第十四章十三節說，它是在「北方的極處」。天堂在北方的極處，是我們的斷案。

上文說到天堂是在「上面」，我們在那裏遇見一個難題。我們說天堂是在北方，這艱難就不成問題了。東西南北是四方，然而東西與南北，在理想上，有不同的地方。例加地上東西兩方，總無東極與西極之分。人若向東(或西)而行，他們總不能走到東(或西)。他們最終所到的地方，就是他們當初啟程的地方。地球是圓的，他們無達到東方的極處，或西方的極處的可能。南北則反是。南北是地球限定(或指定)的兩極點。北方是在上面，南方是在下面。我們平常都是說，「北上」，「南下」；總沒有說，「南上」，「北下」的。北方是在上面。我們看地圖時，多以左右上下指西東北南。我們多以兩手頭足代表地球之四方，北方的代表是頭，北方是在上面。所以上文所引聖經，說明天堂是在「上面」，就是暗藏天堂是在北方的意思於其中。上文也說及天堂，是「高過地」。

除了北方以外，沒有一個方向，可以說是比地更高的。無論地面何處的北，都是指著一個方向。這個方向是在各方的上面，所以北方是各方中最高的。天堂若是無定方的，自不必說：天堂若是(自然是)有定方的，而又是「高過地」的，則天堂非在北方不可。

詩篇第四十八篇二節，也有「在北方的極處」(比較原文)的一句話。「鍚安山大君王的城，在北方的極處，而居高華美，為全地所喜悅。」(原文直譯)這裏好像說錫安山，大君王的城，就是地上的耶路撒冷，因為它是「全地所喜悅」的。但是，這裏最少也是兼指地上的耶路撒冷；因為地上的耶路撒冷，並不是在北方的極處，所以它乃是指「鍚安山，永生神的城邑，就是天上的耶路撒冷」(來十二22)；這是天堂。

「神阿！我們稱謝你，因為你的名相近，人都述說你奇妙的作為。」(詩七十五1)這是作詩者的讚美話。二節：「我到了所定的日期，必按正直施行審判。」這是神所說的話。「我到了所定的日期」，英文(A.V.)譯本作：「當我接受社會之人時。」這裏與以賽亞書第十四章「聚會的山」(天堂)是有關的。第三至七節說，「地和其上的居民，都消化了；我曾立了地的柱子。我對狂傲人說，「不要行事狂傲」；對兇惡人說，「不要舉角；不要把你們的角高舉；不要挺著頸項說話。因為高舉非從東，非從西，也非從南而來。惟有神斷定；祂使這人降卑，使那人升高。」」在這裏神警戒人，不要尋求輔助於東西南。祂不把北也列在不當求助的地方，是深有思索的價值的！我們讀「因為高舉非從東，非從西，也非從南而來」時，我們天然想它的意思是說，高舉是從北方來的。在「非從東，非從西，也非從南」之下，就說，「惟有神斷定。」可知所未說的北，與神的住所是有大關係的。神雖未令人們當求助於北，然而這裏已足表明神所住的天堂，是在何方了。神接受會眾而施行公義審判的地方，是在北方。

先知以西結看神的異象時，他見「狂風從北方颳來，隨著有一朵包括閃爍火的大雲，周圍有光輝，從其中的火內發出好像光耀的精金」(一4)。這些「雲」、「光輝」、「精金」等，都是表明神的榮耀，是從北方出來的。在以西結書中約有四十次用過這「北」字，其中常是與神的政治和榮耀有奇異關係的。

「套著黑馬的車往北方去，白馬跟隨在後；有斑點的馬往南方去。壯馬出來，要在遍地走來走去；天使說，「你們只管在遍地走來走去。」(亞六6-8)牠們就照樣行了。他又呼叫我說，「看哪！往北方去的，已在北方安慰我的心。」」這裏北方的用法，也是頂奇妙的。

我們地球的「地理」及「吸力」兩極(Geographic and Magnetic poles)，都是向北而指，這是何等的奇妙！誰知道羅盤針所以專向北辰的緣故！在北極的「天鵝宿」(Constellation of the Swan)裏有一處，周圍都是星，中有一個空間無星，這個空間，天文家有者稱作「黑暗的星雲」，有者稱作「天的罅隙」。約伯記第二十六章七節說，「神將北極鋪在空中。」這個「空中」，我們焉知不就是那個「罅隙」呢？北極若是在它裏面，則在北極的天堂，豈非也在裏面麼？我們總有一日知道！

約伯記第二十六章七節，也是天堂在北極的一個好證據：「神將北極鋪在空中，將大地懸在虛空。」這裏「大地」和「北極」是相對的。「虛空」就是指著環圍地球的空氣天；和地相對的是天。然而，「虛空」既是指著空氣天，則北極所指的天，必定不能再指空氣天，乃是天堂的天。天堂是在北極。

天文家告訴我們，現在全太陽系──日頭、各行星，和我們的地球──都是直向這個「罅隙」飛行而去；每秒鐘的速率，有二十英哩之多！每點鐘約行十五萬華里！我們的主為甚麼緣故，要叫我們所居住的地，飛向北極而去呢？「沒有意思──誰能說呢？」

今日天堂是一個限定地方的道理，也不知受了多少的攻擊和譏笑，然而本篇所研究的，並不是頂要緊的，我們若相信天堂是一個必有的地方，就已足了。

天堂是一個預備的地方，為有預備的人留下的。你羨慕麼？你預備好了麼？

（倪柝聲）

遺作：

兒子

「因為祂豫先所知道的人，就豫先定下效法祂兒子的模樣，使祂兒子在許多弟兄中作長子。」(羅八29)

「惟獨見那成為比天使小一點的耶穌，因為受死的苦，就得了尊貴榮耀為冠冕，叫祂因著神的恩，為人人嘗了死味。原來那為萬物所屬，為萬物所本的，要領許多的兒子進榮耀裏去，使救他們的元帥，因受苦難得以完全，本是合宜的。」(來二9-10)

「同蒙天召的聖潔弟兄阿，你們應當思想我們所認為使者、為大祭司的耶穌；祂為那設立祂的盡忠，如摩西在神的全家盡忠一樣。祂比摩西算是更配多得榮耀，好像建造房屋的此房屋更尊榮。因為房屋都必有人建造；但建造萬物的就是神。摩西為僕人，在神的全家誠然盡忠，為要證明將來必傳說的事；但基督為兒子，治理神的家；我們若將可誇的盼望和膽量，堅持到底，便是祂的家了。」(來三1-6)

「又有一位大祭司治理神的家。」(來十21)

神願人長大作兒子

我們這次所查考的聖經都是論到神兒子的極重要之信息，若是我們對於神兒子不認識，則我們一切都完了。若信神兒子得救，而不清楚認識神兒子，生命就難長大。每個初信才得救者，不過是神家裏的小孩子而已。人常有的觀念，以為傳福音叫人信主得救，不錯，但查考聖經，神要我們都作「兒子」(Whyos)，「兒子」就是「成人」。

神願人長大作兒子，替父在家辦事，把父心意實行出來，小孩子要在父親養育著顧與保守，使他得著富有營養的食物，穿的好用的好，一到長大了，父母就很喜悅。若你有孩子今年是這樣大，再過五年還是這樣大，有何用呢？到了十五歲猶不能跑路，不能辦事，豈不很可憐！

從舊約到新約，我們看見神有一個目的，神創造天地萬物後創造了亞當。路加福音說到他是神的兒子，神願意亞當作祂的兒子。當神用泥土照著自己的形像造了一個人，又將生氣吹進他鼻孔裏，中文聖經裏：「成了有靈的活人。」(創二7)而英文譯是：「活的魂」。亞當是泥土造成的──受造者，不完全，神於是在樂園裏種了生命樹。喫了生命樹的果子就有生命，既然有了生命，這生命就要吞滅我們的肉體。可惜亞當失敗了，喫了分別善惡樹的果子。結果卻把死亡擺了出來，因此不能代表神的權柄與作神的兒子。

所以從新約看見神的心意不滿足，直等四千年後，神的兒子耶穌基督降生，祂才明白神的心意。當主受洗後，天開了，就有聲音說：「這是我的兒子。」(太三17)兒子地位，這才擺出來了。除了主外，無人能擺出「兒子」來滿足神的心意。今天我們都要明白，主未到地上的目的和心意，因祂要帶領許多兒子進入榮耀裏去。傳福音救人，是以人為中心，但是人畏罪墮落、失敗了。

如果人得救了，生命卻沒有長大，仍是與神無益，不能滿足祂的心意。因此凡屬神的人，神的話要造就他。神要的是兒子，因兒子才能使神心意滿足，兒子才能讚美神(伯三十八6-7)。神起頭就造了地的根基，安放了地的角石，神的眾子歡呼讚美。從前只有神的兒子才能讚美，如今也是一樣。

作兒子要對付肉體

在加拉太書第四章一至三節告訴我們：加拉太的教會裏面，還有很多人在守律法作奴僕，可憐，終有一天被趕出去。他們才蒙恩典不久，慢慢地有一些假先知出來了，引誘他們，靠肉體、守律法、遵行割禮。因此，保羅對他們說：錯了，你們走了猶太教的道路，不作「兒子」，反作了「奴僕」；不追求聖靈，卻把肉體當作中心。

現在有許多人天天對付肉體，口口聲聲我是奉主名聚會。告訴你，就是十年、二十年、三十年、一直到死，肉體還是對付不了，肉體仍舊是肉體，不要上當！人或者說：我傳道幾十年，講道很屬靈。當我一去摸他的時候，肉體就跑出來了。我常看見很多弟兄姊妹很屬靈，交通時更是謙謙卑卑、和和氣氣的。告訴你：人有肉體阿！不信？請與他同住，或問他的妻子：你的先生好麼？作太太的不敢說，有口難言，到廚房找傭人去，他能告訴你。若姊妹很屬靈，禱告起碼就是幾個鐘頭，或問她的傭人：主人好麼？傭人必回答你，她會說、不會作，肉體擺出來了。

我無論到何處工作，誰若誇己的肉體，我就看一看、摸一摸，「肉體馬上會跑出來。為何？因有老亞當在我們身上。你的老亞當死了麼？今天誰敢說我的老亞當死了呢！除了以馬內利的主耶穌基督，祂是聖潔無有瑕疵的，沒有第二個人能比祂。祂是神的兒子，神卻為祂開了天。

當加拉太信徒跑錯道路時，保羅就責備與警告他們，這些假先知傳福音的目的，想要靠肉體得屬靈之福，想要離間他們，把他們關在外面，作奴僕，不能作兒子，要謹慎阿(加四13-19 )。這個真理重要而且簡單，靠肉體努力在律法之下掙扎是徒然的。出於奴僕的作為，終要被趕出去。神的話很重要，因此必須接受神的兒子(加四30)。

「奴僕不能永遠住在家裏，兒子是永遠住在家裏。所以天父的兒子若叫你們自由，你們就真自由了。」(約八35-36)為何要作「兒子」呢？因有兒子就有生命，有生命就有自由，這是要緊的信息。所以我再三的告訴你們，盼望各人都認識神兒子，追求生命長大作「兒子」。

約翰福音論到「兒子」的重要性，惟有神的兒子才能敬拜父，不認識子就不認識父。真正長大作兒子的人定能帶領人到父的面前。你若見神的兒子，就能明白神的心意，神將一切的產業都給祂兒子承受，卻沒有給僕人。保羅在不明白的時候，他靠律法行事為人，是個好法利賽人，努力掙扎、克己，雖有良心，但是肉體卻使他充滿著貪婪，越追求律法，罪惡越增加。

今天跑奴僕道路的人，對得救也沒有盼望。去年我在某處傳道，有一個本是很熱心和愛主的朋友，因走錯了道路，當我與他談話之時，知道他上了當。「你得救了麼？j當我問及他時，他很不自然的回答說：「憑聖經看我是得救的，若回頭看自己這不成樣子的生活，就不敢相信是得救的人了。」雖然他很熱心傳道及禱告，但他卻不認識神的兒子，仍是作奴僕。

在一同禱告時，看看自己，看看別人，看見講台的講道人，口才很好，儀表非凡，聰明能幹，很屬靈，稱讚不已，高高在上，我沒有達到他的地位，可憐！人必須有神兒子才有生命，能作兒子。為何有奴僕重擔負在人身上？如浪子，因肉體作祟所致。父親說：「你是兒子。」浪子說：「我得罪了天，又得罪了你；從今以後，我不配稱為你的兒子，把我當作一個雇工吧！」(路十五18-19)浪子放豬又取豬所喫的豆莢充饑，可憐到極點。當他回頭悔改歸家時，父親很歡喜的接待他，稱他為兒子。但是浪子還負著奴僕的重擔，難怪他對父親說願作雇工。

我們應當禱告求聖靈引導光照，使我們能看見自己的污穢和罪惡，並看見神的聖潔與公義。不要怕，把奴僕的靈除掉，得著神的靈，浪子雖已失敗，但終已悔改。我們不必懼怕，進入神的家裏，也不必叩門，因為兒子能隨便進出。保羅靠律法時所有的，是奴僕的靈，熱心事奉神，但當他在大馬色路上聽見神兒子的聲音並且認識了祂，悔改了，於是他轉過來拼命的傳道，將神兒子榮耀的福音、平安的福音、和好的福音傳開了。

有一個撒瑪利亞婦人不認識主，主卻一步一步的帶領她認識，起初主使她看見祂是先知，進一步給她看見祂是基督，主帶領她甚至把父擺出來給她看。看見主就看見父，為何？因祂使你成為「兒子」，律法規條不能約束你，任何事物不能妨礙你，「天空任鳥飛，海闊任魚躍」，無論何處均可自由來往，無論何事都有自由去作。主耶穌帶領她拜父不在山上，也不在耶路撒冷，乃用心靈與誠實拜祂。

當主耶穌醫好瘸子，有人反對祂，主卻說：「我父作事直到如今，我也作事。」(約五17)主耶穌傳信息是要領人到父那裏去，猶太人不明白這個，主來的目的是將父擺出來，他們卻想謀害祂，因主耶穌把自己與父看為平等，猶太人因有奴僕的靈，不能接受神的兒子。勸他們悔改信靠認識神兒子，他們都不聽神的話。

我前在某處講道，因在那裏的教會有黨派分爭的事，我就論到教會是基督的新婦，如女人不像亞當用土造的，乃是用亞當的骨和肉造的，沒有土的味道，這是豫表教會沒有土的味道。在星洲有福建、廣東、三江等會館，各種各樣的幫派。負責的人對我說：「李先生！不要講這個吧，有人不喜歡。」我知道內中有毛病，於是第二次我還是講，目的是要除去肉體的情慾。教會不能分黨派，新婦沒有土的味道。

猶太人不喜歡聽，主偏要講。主說：「我實實在在的告訴你們：子憑著自己不能作甚麼，惟有看見父所作的，子才能作；父所作的事，子也照樣作。」(約五19)他們越不聽主就越講，既然他們都不認識父，就專講論父，約翰福音第六至八章都是論到父。我們是藉著神兒子耶穌基督而認識父，並不是認識傳道人很屬靈很能幹而崇拜他。

主耶穌對婦人說：「妳當信我，時候將到，你們拜父，也不在這山上，也不在耶路撒冷。」(約四21)主帶領人認識父，以聖靈引導跟隨主，高舉基督，不高舉人。認識神兒子就認識父，若將約翰福音看一遍，論到兒子地位，非常要緊，題到兒子必題到父。因為神的旨意要在祂兒子身上擺出來，惟有得著祂的兒子才能得著神。

我們要作神的兒子

「因為祂豫先所知道的人，就豫先定下效法祂兒子的模樣，使祂兒子在許多弟兄中作長子。」(羅八29)要效法主領人歸主，神要祂長子帶領許多的兒子進入父的榮耀裏去。務要更多認識主，神兒子的靈進入心內，自由自在，律法規條無能為力。誰管理神的家？神的兒子！

摩西是神所重用的忠心僕人──管家，基督是神的兒子，要治理神的家。我們是神的兒子，務要配搭起來為主作工，神家務很要緊，沒有配搭，神兒子不來，不在我們中間；配搭了，主就在中間，神兒子的靈要引導我們呼叫阿爸父。主耶穌說：「我來了，為要照著你的旨意行。」照著父的旨意行，認識神兒子是順服祂，就是順服父。人靠肉體自誇，自滿驕傲，總是稱讚自己，其實是敗壞的。我們務要靠神兒子，在父前蒙悅納。

比方，神的僕人守律法，禱告多一點、工作多一點，雖能蒙悅納，但他還是神的僕人。為何神要兒子？無他，為要讚美祂。神能創造天地萬物，能叫人隨時讚美祂，但神不如此作。神要兒子有自由、權柄、對付撒但，將榮耀歸給祂。神能創造人，也能拯救人，若都屬「肉體」，又有何益處？

今天我們要作兒子，不要作奴僕。願我們都蒙神的光照，清楚的看見神兒子耶穌基督來到地上的目的，是要帶領許多兒子進入父的榮耀裏去。盼望每一個人都能生命長大起來作神「兒子」，把奴僕的靈除去，讓神兒子的靈進來，呼叫阿爸父。願神帶領每一位都認識神的真理，這是乾糧不是奶水。惟有一件要緊的事，就是認識神兒子。阿們！ 

李繼聖 在台灣南海基督徒聚會處所釋放的信息
