拾珍季刊第29期

李淵如選輯

靈工碎語

一

本報(就是《靈光報》)第九期，淵如曾寫了「靈工碎語」一篇。倉卒成稿，猶有未盡言者，如今再繼續，以就正於有道諸君，通篇敘述，仍不外乎想到那裏，就寫到那裏，仍然是不成篇章的文字。惟望同道諸君，各將自己平日靈工經歷，據實直書而投於《靈光報》，使多人得著鑑戒，乃是淵如所切切的盼望。

「屬血氣的人不能領會神聖靈的事，反倒以為愚拙；並且不能知道。」(林前二14)仔細思想這幾句話，就不能使人俯躬自問，我是屬血氣的呢？還是屬靈的呢？如果我是屬靈的，我知道些甚麼？如果我是屬血氣的，我怎麼作屬靈的工？想到這裏，就以為靈工的工人，必是要有主與他同在、有聖靈的充滿、有屬靈的知識。若沒有這樣工人，工程的結果，不僅不能美滿，而且有許多使人痛心的。所以我今天談到靈工，先就著工人一方面來說：第一，是工人的靈修；第二，是靈工人的內心與外行。

第一 工人的靈修

每年夏季，在各處都有靈修會，目的是要人有靈性的修養。不過這是一年一次的，且是屬於被動的。雖然有的人是饑渴慕義，藉著這個機會，進求屬靈的恩賜，涵育他的靈性。卻也有人是藉口靈修，而實行他的避暑消夏的心願。

靈工工人的靈修，乃是在乎平日多有隱密的與神相交、禱告、查經、靜候。而不是一曝十寒的，乃是歷久不輟的；不是臨渴掘井，這乃是行之有素的。

古今屬靈的偉人，成了偉大的靈工，都是受了神特別的栽培、蒙了神特別的恩召、得了神特別的指示。所以能肩負重任，代表神立言行事。然而他們時刻仰望主、祈求主、與神同行、與神同心、晝夜思念主的話語、時刻朝見主的慈容、坦然無懼的，來到施恩的寶座前，為要得憐恤，蒙恩惠作隨時的幫助。因之主的慈容，就常向他顯現；主的話語，就常臨到他；主的恩惠，也常與他同在。所以他能知人所未知、行人所未行，道人所未道。在舊約中如同亞伯拉罕、摩西、約書亞、以賽亞，以及其他先知。在新約中如同使徒彼得、約翰、保羅等，都是工人靈修的好模型。我們的工作比不上他們，就是因為我們的靈修不及他們，並不是神待他們厚，而待我們薄阿。

工作多而工人少。在教會裏稍為有幹才的人，他的事就不免多些，因此他靈修的工夫，就不免少些，這是一般人的通病。然而這樣的工人，能力卻是很少。

就我自己的經歷而論，我是一個傳道人，並沒有甚麼能幹，擔當甚麼大事。但有時實不免靈性的懶惰，遲延了靈修的工夫。有時因為人情的緣故，中斷了靈修的時間，幾時這樣，就覺得心粗氣燥、疲乏無力。我若禱告、查經、等候的時候多，在主裏面，就有說不盡的恩賜、說不盡的喜樂。裏面舒泰，外面安詳。無論與個人談道，或領公眾禮拜，都覺得有能力、有興趣。可見靈修作工，適成一正比例。靈修工深，就工作易；靈修工淺，就工作難，是我們所當注意的。

馬丁路德說：「那一天我的事特別多，那一天我的禱告比平時更多。」

慕勒創設「聖經班」，開辦「孤兒院」，他的事務，實在很多。他的日記中，有一段是「先養心靈」，每天禱告、查經、等候在我主腳前，有好幾個鐘頭。他的信心，賴以剛強；他的工作，賴以成全。

戴德生乃是創始「內地會」的領袖。有人為他作見證，戴德生的好榜樣，不僅是他熱心作工，會辦事，乃是他像「以巴弗」的熱心，竭力的為人祈求。他真是一禱告的領袖，從沒有因為事情多，而不禱告、不查經的。

本報「第五期」的白義保羅，他是一個極屬靈的人。據他的妹妹說：他平日在家裏，每天至少有七、八個鐘頭禱告，所以他作了許多非常的工。

有一次王載弟兄給我一封信，他說：「我是在家補網的，出外打魚。」補網就是靈修的時候。

我舉前面的數個例子，所以勉勵自己，也所以勉勵同工。我們平日切切不可顧到外面的工作，輕忽了個人的靈修。

「靈修」乃是一種安靜、隱藏的工夫。在教會裏作工，如此行，或者不為同工所諒解，加以偷安名號，似乎有些難受，不過於實際毫無損失。同工某姊姊告訴我一件事，她說：「某西國傳教士，在印度傳道好幾年，一天忙到晚，可是沒有領人歸主。後來返國，經人提醒，一面作工、一面要有安靜的時候親近主。第二次到印度，就立志每日以半天禱告、查經，以半天外出外道。其初也不免被人議論太安閒。自己卻堅持到底，半年之內，就得了好些人信主了。」

這件事很是教訓我。我們若是自己傳道，自然沒有人干涉，就是受薪作工，也當思想，我是服事神，但不能只仰望承人的意旨，討人的喜悅，作外面的工夫。

論到「靈修」的實際，我自己的經歷淺，所說的自然也淺，這是不可諱言的。一知半解，正是幼稚的時期呢！有時將一己的心情，完全在父神面前傾吐，真如同父子家人的談心。仰瞻榮面，何等渴慕。於此而知一己罪愆，不免傷心下淚；於是而得主血的洗滌，即覺心身偷悅；於此而解決困難；於此而明白前程。

有時但屈膝俯伏，無言無語，或仰望天雲，或極目遠景。一若此心已上升，不知有他，但知有主。注目以視，凝神以聽，覺得主的熱愛厚恩，滿加於我身，使我知主工的浩大、急切，而心情激動，因而感恩、歎息、欲有所為。有時拿著聖經，口裏心裏頌讚，甘甜有味，若主當面教導，話語金石，字字珠玉。在裏面若有過犯，就立刻認罪禱告、讀經、等候，真不覺得時間長久。因而工作，就有一種說不出來滿有榮光的大喜樂，又好像不得不傳主的道。有若話語，都是從靈裏流露出來，而不能攔阻。

論到「靈修」的時候，自然是最早最好，夜靜時也好。然而最要緊的，還是有定時。但這都是我自己的軟弱，因為我事務一多，身體就極其軟弱，遲眠就不能早起，實在是疚心得很。我本定志每日早上五點即起，但有時實行、有時又停止了。我現在求主恢復我的定志，也盼望同工諸君，早起的更加勉勵遲起的急速儆醒。

「但那等候耶和華的，必從新得力，他們必如鷹展翅上騰，他們奔跑卻不困倦，行走卻不疲乏。」(賽四十31)

從事靈工的諸君阿！如不願得新能力的，如願得新能力，祈速注意靈修！祈速注意靈修！

一九二三年一、二月《靈光報》

第二 是靈工人的內心與外行

「但如今祂藉著基督的肉身受死，叫你們與神和好，都成了聖潔，沒有瑕疵，無可指責，把你們到自己面前。‥‥‥我們傳揚祂，是用諸般的智慧，勸戒各人，教導各人，要把各人在基督裏完完全全的引到神面前。」(西一22、28)

極受感動的，以為靈工工人，必須先有第二十二節所說的經歷，而後能實行第二十八節所說的工作。

換言之，就是靈工工人，必先藉著基督，到了神的面前，而後能在基督裏，領人到神的面前。教會裏不缺乏「工人」，而缺丟「屬靈的工人」。就我所耳聞目見者，仍多有可指責的地方，以致收效不大，進步不速。雖外面有許多的教友、慕道友，究其實就房子蓋在沙土上，雨淋、水沖、風吹，撞著那房子，房子就倒塌了。

今年春季，開女佈道會時。某日，我作工的地方，來聽道者不少，教友和慕道也多來幫助工作的。此時我的心充滿安慰，惟一轉念之間，思念今日的教友與慕道者果真都是得著新生命麼？我實在不敢說都已得著新生命。散會後，我的心極迫的求主，使我能領人得著基督的生命。

某一日，有一位姊妹對我說：「你知道教友都重生麼？」我回答說：「恐怕傳道人仍未重生呢？」這時我的心裏實在憂傷，想到傳道人若不重生，他如何能傳道呢？又有一次，某位姊妹給我一封信，論到她自己領某姊妹數人，只領了一半路。這也是激勵我要把人完完全全的引到神面前，所以我們就要論到「自省」和「領人」。

一。自省

(一)靈工工人的資格

靈工工人的資格程度如何，我所知道的有好幾種：

(1)屬無知識的。這班人有極熱切的心，不過他並不知當傳甚麼道。

(2)屬肉體的。這班人並不蒙主呼召，或甘心樂意為人靈魂費財費力，乃是藉此謀生活。

(3)屬人才的。這班人有學問，也有才幹，惟信仰未必純正，作工未必有屬靈的能力。

(4)屬撒但的。這班人羊其貌狼其心，甚至羊貌也沒有，凡事與真理相反，實在是撒但的差役(這方面並不是我說得太過分，以某處教會的傳道人，人稱呼他為「老魔鬼」)。

(5)屬基督的。這班人傳其所知所信的，身雖在世，心已經在天上。

所謂與神同工者(林前三9)，富貴名利不足以搖動他的心，苦難逼迫不足以灰他的意、威武誘惑也不足以奪他的志。真是「我卻不以性命為念，也不看為寶貴，只要行完全我的路程，成就我從主耶穌所領受的職事，證明神恩惠的福音。」(徒二十24)從事靈工的諸君，曾反省自己所當站的地位？可否知自己是屬何等樣的傳道人？

(二)與基督同死？

罪人必須待拯救，不能拯救人。而罪人之得以脫離罪，除仰望主耶穌的十字架以外，沒有第二個方法。因主耶穌愛我們，用自己的血，使我們脫離罪惡(啟一5)。我們不僅要仰望主耶穌的死，更宜「身上帶著耶穌的死，使耶穌的生，也顯明在我們身上。」(林後四10)

為甚麼傳道者仍有嫉妒、紛爭、邪惡、貪婪、惡毒、狂傲、自誇等罪呢？就是他的罪人，未與主耶穌同釘十字架。從前我聞某位傳道人之劣跡死行，若非主耶穌救我的憑據在我的心者，幾乎要不承認我是信耶穌的。又常有人故意舉傳道者的犯罪行為，譏誚毀謗主的道，若非仗著主十字架得勝的能力，我也幾乎不敢傳道。即或我自己有時言行失檢，撒但未嘗不譏笑恐嚇我說：你還傳甚麼道？像你這樣的人，還作甚麼工？

感謝讚美主！我算不了甚麼，主卻是無所不能的。「我已經與主同釘十字架，現在活著的，不再是我，乃是主在我裏面活著。」(加二20)

然而老我與主同釘，也有很痛苦的。在我個人的經歷：(1)是恨惡自己的罪；(2)是明知主的喜悅，還捨不得丟棄。在我恨惡自己罪的時候，真是自訴、自責、自怨，流淚成河阿！跪在主的面前，越認罪、越悲痛，主極仁慈，肯饒恕我。祂的血遮蓋了我的罪，潔淨了我。有許多事，非主的喜悅，似乎不是犯罪，作不可，不作又不能，及至主住在我的心裏，那些捨不得丟棄的，就自然丟棄的，就自然丟棄了。祂的愛極其甘甜，滿足了我的心，也激勵了我的心。我傳道遇見難處，就想到主的死；遇見試探，就推到舊人身上去，與現在的我無關。從事靈工諸君阿！必須與主同死，否則自己未得著生命，如何能傳生命的道？

(三)無有瑕疵

傳道的人，天天查經禱告，雖然是好。然而待人接物，往往與所傳者不合，依然是不能感動人。行事存成見、有偏心，最容易發生不和睦的事，甚至紛爭結黨。況且外邦人不知道看聖經，卻很注意信徒的言行。教會中軟弱的門徒，不知道看耶穌，卻很注意傳道者的舉動。有多少信徒退後，雖說是因名利試誘所搖動，但因傳道人有可責的地方而退後的也不少。傳道時費盡心力，領得一個人歸主，後來因一言一行的失敗，使他跌倒，傳道人何能辭其咎。

我們既從事主工，不但要求主保守自己，更要時時顧念他人。

「無論是吃肉、是喝酒、是甚麼別的事，叫弟兄跌倒，一概不作才好。」(羅十四21)

「我們凡事都不可叫人有妨礙，免得這職分被人毀謗。」(林後六3)

「你自己凡事要顯出善行的榜樣，在教訓上要正直、端正、言語純全、無可指責，叫那反對的人無處可說我們的不是。」(多二7-8)

從事靈工諸者阿！我們必須自省、無有瑕疵、有無可責的地方。若有的，務宜在主前自潔，求主潔淨、求主使我們毫無玷污瑕疵。

二。領人

(一)要用諸般的智慧領人

此處所說的「智慧」，不是花言巧語屬世的智慧，乃是在基督裏的那一種靈明機警。傳道的人，宜用智慧說話行事。以平日常發生難題難事，若不用智慧應付他，就容易失敗。主耶穌與尼哥底母談道，先用難題使尼哥底母知道自己的見識小，到底得著了。祂與撒瑪利亞婦人談道，卻用極淺近的事，使她知道自己是如何的人。

又如同『或對癱子說：你的罪赦了，或說：起來！拿你的褥子行走，那一樣容易呢？』(可二9)「你們中間誰是沒有罪的，誰就可以拿石頭打她。」(約八7)這一類的問題，在我個人談道時，舉以問人，都沒有人能回答的。主耶穌的智慧，真是極大了。但願祂的智慧成為我們的智慧。

有多少人作工，是硬傳的。比如同對回教徒談道，盡說焚香拜偶是無用的，他回答說：「我們只拜一位的上主。」此時應當與他說到如何敬拜這位真神。若仍存著老話說，真是隔靴搔癢了。有時我見傳道人與人談道，只知一味說到自己的話，並不知那人所需要的是甚麼。這也是徒勞無益。

如何用智慧人，真是不勝枚舉。不過我們宜隨時隨傳，求主賜給我們智慧。「要愛惜光陰，用智慧與外人交往。」(西四5)這實在是保羅作工的經歷。多少工人，常隨意的說：我們作工都是隨從聖靈的引導，這話是不錯。要知聖靈是保惠師，是真理的靈。當然不致使我們作錯，使我們無知無識的。「司提反是以智慧和聖靈說話，眾人敵擋不住。」(徒六10)

我們用智慧領人，一方面不致於虛廢光陰、一方面可以制伏仇敵的攻擊：「你們中間若有缺少智慧的，應當求那厚賜與眾人，也不斥責人的神。」(雅一5)從事靈工諸君阿！我們若缺少智慧，就應當懇切的求主賞賜。

(二)要勸戒教導人

在消極方面的事，是應當勸戒的；而在積極方面的事，是應當教導的。

論到「勸戒」，必須有充足的愛心、誠懇的態度，這樣方能感動被勸戒的人。否則反倒生發惡感。

論到「教導」，必須以真理為準則，且自己又能躬行實行，這樣方能領人日往前進。否則言者諄諄，聽者藐藐，徒然無益。讀了哥林多後書，保羅的勸戒，教導哥林多人，是何等的嚴厲、誠懇、熱愛、殷勤、厚望。而他自己又是何等的謹慎、忠心、勤勞、忍耐。我每讀時，幾致受感流淚。從事靈工作諸君阿！我們應當效法保羅呢！

(三)要在基督裏領人到底

無論作工方法如何好，如何能領人來到禮拜聽道。若不是在基督裏作的，仍不過是一種草木、禾楷的工作，受不住試驗的。我起初作工，就是常用自己的方法，卻沒有能力。若能在基督裏講道行事，領人真認識了耶穌，得著了新的生命，這一種工，才是真有功效。

保羅對帖撒羅迦尼人說：「我們的盼望和喜樂，並所誇的冠冕，是甚麼呢？豈不是我們主耶穌來的時候，你們在祂面前麼？」(帖前二19)唉！到這個時候，果然我們所領的人，也都站在主面前，我們豈不也喜樂麼？

有一次，與高師竹牧師談到教會自立問題，高師竹牧師說：「教會裏單有了中國人傳道、捐錢，那並不是自立。比如我離開這個教會，雖然無人傳道，我信有的教友，仍不能不講道作禮拜，因為他們有了主的生命。」這些很感動我。我就想到我所領的人，能不能這樣呢？

從事靈工諸君阿！我們無可誇口的，不過我們的盼望和喜樂，就是能把各人在基督裏完完全全的引到神面前。

【此篇所交通的信息，僅就歌羅西書第一章二十二和二十八節所得的教訓，並非有系統的交通，仍是靈工碎語，無所謂續前不續前，此後有就交通，沒有就不交通。】

一九二三年五月、六月《靈光報》

亞伯拉罕的信

「亞伯拉罕因著信，蒙召的時候就遵命出去，往將來要得為業的地方去；出去的時候，還不知往那裡去。他因著信，就在所應許之地作客，好像在異地居住帳棚，與那同蒙一個應許的以撒、雅各一樣。因為他等候那座有根基的城，就是神所經營所建造的。因著信，連撒拉自己，雖然過了生育的歲數，還能懷孕，因他以為那應許他的是可信的。所以從一個彷彿已死的人就生出子孫，如同天上的星那樣眾多，海邊的沙那樣無數。這些人都是存著信心死的，並沒有得著所應許的；卻從遠處望見，且歡喜迎接，又承認自己在世上是客旅，是寄居的。說這樣話的人是表明自己要找一個家鄉。他們若想念所離開的家鄉，還有可以回去的機會。他們卻羨慕一個更美的家鄉，就是在天上的。所以神被稱為他們的神，並不以為恥，因為他已經給他們預備了一座城。亞伯拉罕因著信，被試驗的時候，就把以撒獻上；這便是那歡喜領受應許的，將自己獨生的兒子獻上。論到這兒子，曾有話說：從以撒生的才要稱為你的後裔。他以為神還能叫人從死裡復活；他也彷彿從死中得回他的兒子來。」(來十一8-19)

亞伯拉罕是我們信心的祖宗，所以他走的道路、他過的生活，是我們應當思想的。我們應當效法他的信，應當按著他未受割禮而信的腳蹤去行(羅四ll-12、16)。他是一個『人』，是和我們一樣的有肉體。他甚麼時候有了肉體的愛戀，甚麼時候就受了肉體的纏累。甚麼時候他的肉體活動、甚麼時候他的信心就暗淡無光。但那作他牧者的耶和華，一次一次的除去他信心的攔阻——肉體的纖維；引導他由那最初單純的信，一直進到那滿足的信的境地。

在希伯來書第十一章裏，撮要論到他的信的四步，真使我們得著不少的亮光；我們現在來追蹤他的腳步，好叫我們知道如何作一個亞伯拉罕的子孫。

他『因著信，蒙召的時候，就遵命出去，往將來要得為業的地方去；出去的時候，還不知往那裏去！』(十一8)

亞伯拉罕的頭一步道路，不是因他愛走才走的，乃是因為神召他如此走。也不是憑著他一時肉體的感覺，以為是神的呼召而走的，乃是神親自向他顯現，親口吩咐他如此行。這使我們知道：信心是以神的旨意為根據。信心就是對神的旨意說阿們！不是人的信心靠得住，乃是神的旨意靠得住。如果你的旨意沒有要他如此行，不過是他憑著一己的眼光、一時的情感；或是因著環境的誘惑與激勵而如此行，就他的信心並算不得信心，乃是一種冒險、妄動的行為。

所以無論有若干條的道路，每一條的道路是若干的美好，但若沒有主親自的召命，就沒有一條是我們當走的。有一條的道路，雖然是我們所未曾走的，或者是我們所懼怕走的，但若有了主的召命，那一條就是我們當走的。信心的道路，不像肉體的道路那麼四通八達，可以逍遙自在、任意而行的；有時乃像一條羊腸小徑，需要忍耐堅信，披荊斬棘，冒著矢石而前進的。信心不會體恤肉體的許多難題，只知道神的旨意是如此而已。

蒙了主的恩召，是何等的光榮呢！主說：「不是你們揀選了我，是我揀選了你們。」(約十五16)既是這樣，我們還顧慮甚麼呢？若說：「我自己不過是微蟲，不堪負重任，但召我的乃是主。」若說：「現在的環境是如何圍困，前面的道路是如何艱難，但召我的乃是主。」主不像我們如豆的目光、如潮的感覺。祂的揀選雖然奇妙莫測，但「總不會錯」，乃是我們信得過的。真不在乎我們的：配不配、能不能、愛不愛；只在乎那施恩召我們的主。

不過我們應當「分辨察驗」每一個聲音的由來，看它是否從神來的？人們的呼召、肉體的感覺、撒但的激動，有時都是很像神的，也是很有理由的。若我們一律來者不拒，我們就要受欺。所以每逢一個聲音來到時，就要向神如此祈求說：「若不是從你來的，就求你除去；若是從你來的，就求你使我順服。」並且你也是真願拒絕不是出於你的、真願接受是出於神的，如此的一再懇求、一再等候，你必定會認識甚麼是出於神的、甚麼不是出於神的。今天說是，明天說非；又好像是，又好像非；愈等候祈求，那個聲音反愈形冷縮時，就往往不是從神來的。是總說是，非總說非，愈等候祈求，那個聲音是愈形清楚而堅確時，就往往是從神來的。

我們不是用肉體的耳朵聽神的聲音，因為牠是與物質的世界來往的；我們乃是在靈裏等候神的啟示(加拉太書第一章十二和十六節的「心裏」，原文作「靈裏」)，就是神藉著住在我們裏面的聖靈(約翰壹書第二章二十六節的「心裏」，原文作「裏面」)。在我們的靈裏，將神的旨意清楚地告訴我們。如果我們不明白這個，不是不敢斷定是否，就是妄斷了是否，所以我們應當注意。(如果知道這個的仔細，就請你讀倪柝聲弟兄所寫的《屬靈人》中的「直覺、交通和良心」、「隨從靈而行」)。

亞伯拉罕蒙召時，就遵命出去，這可見得他是有何等的信心！因為「他出去的時候，還不知往那裏去。」我們的想望，是巴不得主把現在所有的難處都預先除去，把將來一切的際遇都預先啟示。但是，如此，就何需信心？主是信實的，擔保的是主自己，主如不足靠，就有甚麼比主更可靠呢？可憐的我們，就是因為缺乏信靠主自己，就不免思前想後，畏首畏尾，終而至於違背了主的詔命！可憐的我們，若一思想亞伯拉罕的蒙召，我們忐忑的心，就應當安靜了。

亞伯拉罕只知道遵命出去；出去的時候，還不知往那裏去，但是主知道領他往那裏去。主命他「離開」的既然不錯，主領他「進入」的就也不會錯。主從前是如何信實的待亞伯拉罕，主今日也是如何信實的待我們。單純的信心，就是接受神的信實，它不曉得派探子探耶利哥。

但是，我們的信祖亞伯拉罕，他是個人，是有肉體的，在他首次蒙召的時候，不幸，他的信心竟受了肉體的纏累！他『在米所波大米還末住哈蘭的時候，榮耀的神向他顯現，對他說：「你要離開…‥。」他就離開……「住在哈蘭」；他父親死了以後，神使他……「到」你們現在所住之地……。』(徒七2-4)

讀了這一段的記載，我們就知道創世記第十二章一至三節：神向亞伯拉罕顯現，是住在哈蘭他父親死了以後的事，就是所謂的二次蒙召。我們就知道他在首次順服召命的途中，有了一個停頓。

所以停頓的原因，就是在於他的肉體的孝思、慈愛與屬靈美意。別的本族親情都可以不顧，但是撇下老父孤姪，於心何忍！並且帶著他們一同走你的道路，得你的祝福，豈不甚好！所以帶著他拉和羅得一同往神要他去的地方，真是一舉數得，忠孝兩全了。

但是，神的話是這樣說：「你要離開本地、本族、父家……。」神要他離開的是三樣，他卻只離開了一樣本地，而帶著了兩樣——本族、父家。神豈是要他不孝不慈呢？神是要他「完全順服」。但是，亞伯拉罕自己，順服呢，真是人情之所難堪；不順服呢，又為良心的所不許！好的，折衷的方法，就是帶著他們走。那知道這樣一通融，他就被他們累住了。

我們深信神是要我們作一個完全人(林後十三9)，要我們孝親(弗六1-3)、要我們眷顧親屬(提前五8)。但是，在這個時候，不是講人道問題的時候——如何盡人子的孝思、如何盡伯叔的情誼。乃是講到是神旨的要緊呢？還是肉體要緊？自然，亞伯拉罕此時如果完全順服，就免不了別愁離恨！也免不了誤會批評！但，安知將來神不使他骨肉團聚，親族重逢？安知將來神不使群疑盡釋，眾議全消？即或不然，就安知神不顯念到若父若姪，不安慰撫恤他們呢？

信心的目光，就是要透過這現在的雲霧；信心的步履，就是要經過這暫時的難關！是那一點攔阻你完全順服，那一點就是你的肉體，就是你信心道中的攔阻物。堅決信心的行為，在肉體看來，好像是一把快刀，要將牽連的絲都割斷；像是一個殘忍的人，要將親愛的人撇下！當信心與肉體掙扎時，真是思潮起落，愁緒千萬，不知道神為甚麼要他這樣的作難？信心是說：神的旨意是你當順服的；肉體卻說：這個，或者這些，你怎麼辦？信心戰勝了，肉體就被交於死地；肉體戰勝了，信心就受了圍困，此二者永沒有協和的可能。

但是，今日許多好的基督徒，好像最不明白的就是甚麼是神的愛心？最怕人誤會的，就是人說他們沒有神的愛心。他們因不明白、因怕人誤會，所以凡是肉體所不能受的，他們就都要姑息、容忍、成全！因此，他們就成全了肉體的願望，神的旨意也就因他們肉體的愛心被阻擋了！但是出於神的愛心，是與信心相連的，並沒有衝突的，因為『命令的總歸就是愛；這愛是從「清潔的心」，和「無虧的良心」，「無偽的信心」生出來的。』(提前一5)這愛心是出於清潔的心，就沒有甚麼作用(沽名釣譽)；出於無虧的良心， 就不因人的誤會而自責；出於無偽的信心，就不因為難而失望。

如果我們真信神的旨意當如何，就應當不顧念、不慰恤、不成全肉體。 如果我們一讓步，想一個兼全，就不但不會得肉體的益處，反倒要受肉體的纏累，這是亞伯拉罕的經歷可以給我們證實的。真的，凡想要帶著他拉到迦南的，就反要被他拉留他住在哈蘭。

神如何對待肉體呢？就是要牠『死』、要牠『離開』。亞伯拉罕如何能脫離肉體的纏累呢？就是『肉體死了』，『與肉體分開』。他拉死了，神才再呼召亞伯拉罕；亞伯拉罕這個時候，也就不再留戀的向迦南去了。後來，與羅得分開了，才可止息同居之間僕人們彼此相爭的事，而維持了親屬的感情。

哦！甚麼時候我們竟因著一個活的父親而中途停頓，神不得已就給我們一個死的他拉。甚麼時候我們想用肉體的美意，維持肉體的情誼，神不得已就給我們一個傷心的裂痕。哦！信心的道路，是不能帶肉體同走的；信心的領域，是不容與肉體同居的，這是亞伯拉罕的故事所告訴我們的。(我們不要誤會，以為凡帶著父母與親屬同行，或者與一個比我們靈性軟弱，只知為肉體安排的人同居，那就是我們的肉體。這裏的原則是說：『凡是神的旨意所不許我們的那一點，如果我們不肯割愛，那一點就是我們的肉體』)。

『他因著信，就「在」所應許之地「作」客。……因為他「等候」那座有根基的城，就是神所經營、所建造的。』(十二9-10)

亞伯拉罕初到迦南，他的際遇是如何呢？『在這地方神並沒有給他產業，連立足之地也沒有給他。』(徒七5)這是何等使人失望呢？神領他到一人地生疏，四顧茫然之處，又不立時給他一個安全之所，神的應許豈落了空呢？迦南的風俗人情，豈不是刺人眼目麼？如果神要造就他，為甚麼不領他到一個遠離塵世，滿有屬靈空氣的絕妙佳境呢！如果亞伯拉罕只憑著肉體來觀察這個光景，或者就要疑惑到神的引導，懊悔到此行之失，甚至於立刻轉向歸途了。

但是信心的眼光，是看見『神應許的實在』，不是看現在環境的優劣。亞伯拉罕是信神應許的實在，所以他就「在」所應許之地。沒有『信』，就不能有這個『在』。順服神的旨意「離開」一個順境，固然不容易；順服神的旨意「住在」一個逆境，是尤其難。在最困苦的時候，正是最需要信心的時候。起頭需要信，繼續也需要信。以信始、以疑終，結果就弄得騎虎難下，進退維艱。古往今來，不知有若許神的兒女是雖然離了米所波大米。雖然是從哈蘭又動了身，卻竟然一到迦南的邊境，就折回原來的途徑，有的甚至流離失所了！

神所以要祂的兒女離開一個原有境地的目的，乃是要領祂的兒女「進入」一個新的境地。神不是要他們離開了一個原有境地，卻飄浮無定，任意東西；或者觀望不前，中途停頓。最危險的，就是神的兒女離開了「舊」的境地，卻不曾進入神所要他到的「新」的境地。結果就墮落到比原來的境地還不如！

親愛的阿！如果你是憑著人的感覺而離開了米所波大米，你就不能進入一個迦南，我也勸你仍然回到米所波大米去。如果是神領你離開了米所波大米，就請你堅持那當初的信心「住在」迦南，就是住在神所要你住的地方。請你千萬不要因為所見都非，就畏難思退，就見異思遷，終至於離此他去阿！。

感謝神！祂沒有讓亞伯拉罕在迦南地終日櫛風沐雨，或者整年露宿野餐；祂到底給他一個可以支搭帳棚的地方！迦南惡劣的環境，不能阻擋亞伯拉罕聽神的聲音，也不能阻擋亞伯拉罕求告耶和華的名(創十二7-8)；因為亞伯拉罕不是靠著感覺與神交通，乃是因著信心與神來往。這可以使我們知道：信心是可以勝過環境的誘惑的。信心也真是所望之事的實底，未見之事的確據(來十一1)。

但是，受過了試煉的信心，就愈顯得它的堅實。在信心受試煉的時候，也最容易看見這個人的肉體究竟如何？這個人的信心到底怎樣？神要鍛鍊亞伯拉罕的信心，神就使他遇見這個：『那地遭遇饑荒，……饑荒甚大！』(創十二10)

我們或者想：亞伯拉罕從前肯離鄉別井，要到一個還不知往那裏去的那個地方，不計程途的短長，不顧前面的難易。至終到了這個地方，也是住在這個地方了，就這麼一個饑荒，還能搖動他的信心麼？那知，就是這麼一個饑荒，竟然迫他下了埃及。

飲食問題，是與肉體的需要最切近的，這到底是一個實在的難關，是一個與肉體的命有關係的難關。撒但尚敢用石頭變餅來試探主耶穌，就何況對於我們。有那麼大信心的亞伯拉罕還因著饑荒下了埃及，就今日神兒女們的下埃及，更是情有可原的了。難道聖經所以記載這一段的故事，就是為著神兒女後來自恕的張本麼？不！不！這是為的警告我們。

親愛的阿！我們所有以往美好的經歷，只能作我們今日的參考，不能作我們今日的正比例。所以，我們不敢說曾經走過那麼一步的人，他就必定是一步一步向前，一直走到一個極頂的地步；我們也不敢說一個曾經因信順服主的人，他就再沒有疑惑失敗的可能；因為亞伯拉罕的下埃及，已經把這些預先告訴我們了。

我們豈不知沒有一勞永逸的信心生活麼？又豈不知沒有不須信心的信心生活麼？在感著極大缺乏，極其貧窮的時候，如果不曾相信神，那麼在一無所需，豐盈富足的時候，就更不會倚靠神。如果現在所住的地方不是神的旨意要你住的，神或者藉著困苦使你離開這個地方，好像神待拿俄米一樣(得一1-6)。如果現在所住的地方，是神的旨意要你住的。就所有的困難，不過是要鍛鍊你的信心。就是要在這個時候以死來勝過死權，就是說：我寧可死，也不願疑惑神。唉！『恐怕要餓死？』亞伯拉罕的信心，被這一朵疑惑的雲掩住了。他就執行了肉體貪生怕死的主張，－－下埃及去。

乍一看來，亞伯拉罕的信心，好像是在頃刻之間而一落千丈，其實呢，所從來久矣！日積月累，蘊蓄於內的，人皆不知，一旦暴露於外，人才驚訝的說：『他忽然跌倒了！』實在沒有一個基督徒的跌倒是忽然而來的，都是在知或不知之間，已經逐漸向下、逐漸退落，到了這樣向下退落的集大成時，才霹靂一聲的宣佈了。曾經失敗的基督徒，如果他肯追究原因的話，他總可以證明這個。

一個不好的環境，雖然是可以使人跌倒，但一個倚靠神的人，就不能諉罪於環境。你是靠著環境活著呢？還是靠著神而活？如果是神要你在一個忍受不了的環境為神活著，你就要運用你的信心，住在這個環境裏。不需要信心的環境，就不能造就你的信心。今日因著逃避環境的苦難而下埃及的，與幫著他們的弟兄姊妹逃避環境的苦難而下埃及的，是何其多呢！就是這麼一逃，他們的苦難或者可以減少，他們的信心卻不能不軟弱了。

我們不要以為今天會評論亞伯拉罕的下埃及，自己就不會下埃及的了。我們豈不曾見那些正打算下埃及的人。還會引這個故事勸戒別人麼？我們豈不曾見那已經住在埃及的人，也會評論這個故事的得失麼？就是今天寫這篇信息的人，也帶著戰兢的聲音對你們說：『也許不久的時候，我竟然下埃及了！我雖然盼望我永不證實這個不幸的墮落，但是，我的肉體、我的舊生命，卻時刻有證實這個不幸的墮落的可能！』我說這話，不是要我們灰心、消極，乃是要我們不自高自大，不相信我們的肉體，免得『不幸的墮落』臨到我們。

亞伯拉罕『就下埃及去，要在那裏暫居。』 (創十二10)可見他的良心，是不以他的下埃及為然的。不過他好像要賄賂他的良心說：『我是迫不得已的下一回埃及，不過在那裏暫住，後來仍要歸回此地的，這有甚麼防礙呢。』但是，他既然有了疑惑，懼怕就隨之而來了－－『怕他們要殺我。』(創十二12)懼怕一生，謊言也接踵了而至了－－『求你說：你是我的妹子。』(創十二13)這個懼怕，好像是顯出埃及人的無禮而不能無此顧慮，但是，誰叫你下的埃及？這個謊言，好像並非謊言，因為『她也實在是我的妹子。』(創二十12)但是，你為甚麼怕她說是你的妻子？你因離開神而生懼怕，還要說怕別人如何待我；因懼怕而說一個『聰明的謊』，還要說這也是我的實情。真實的信心，是不疑惑、不懼怕、不說謊的。甚麼時候有了與這些相反的情形時，他的信，就有了渣滓了。真的，無虧的良心，是與無偽的信心相連的，良心一有虧，信心就不能無偽阿！(提前一5)

但是，神愛亞伯拉罕，所以雖然亞伯拉罕的本意不過是要在埃及暫居，祂卻使法老責問他，並且吩咐人將他和他妻子並他所有的都送走了(創十二18-20)。亞伯拉罕投靠埃及，神就使他在那裏蒙羞。感謝神！因著愛，因著祂自己的旨意，就用羞辱、強迫，領亞伯拉罕離開埃及。

因此：『亞伯蘭帶著他的妻子……都從埃及上南地去。……他從南地漸漸往伯特利去，到了伯特利和艾的中間，就是從前支搭帳棚的地方，也是他起先築壇的地方；他又在那裏求告耶和華的名。』(創十三1-4)這一段的史筆，給我們看一幅由墮落而復興的圖畫，也是啟示我們一個由墮落而復興的真理。亞伯拉罕從前退落的時候，是如何一步一步的向下，就一步一步的失去了活潑的信心；今日歸回的時候，也是如何一步一步的向上、一步一步的親近神，到了原來的那個地方，才恢復了他從前因信與神活潑的交通。這使我們知道，如果我們不幸下了埃及，我們必須回到迦南，才能與神有活潑的交通。我們的仇敵撒但，是歡喜我們下埃及的。

當我們下了埃及時，他還要用一個狡計留我們在埃及，就是：『你這敬畏神的人哪！看哪！你跌倒了，你還有甚麼臉去見神見人，你索性住在埃及罷！』但是，我們的神，祂使我們蒙羞，是要我們認識自己的肉體、認識自己的失敗；祂的恩典，卻是要我們就是失敗蒙羞了，還可抬起頭來。

唉！真的，今天我說句實話，如果不是神的恩典，我們是永遠抬不起頭來的！我們在神的面前，是顧不得臉面、是不怕顏厚的。我們真的肯仰望祂的恩典從埃及上南地去時，你就要看見一位慈愛的父親，是早在那裏等著你了！恩典永不拒絕一個因下埃及，而憂傷痛悔回到祂面前的人。恩典的呼召是說：我的兒女們哪，你們回來！所以下了埃及的亞伯拉罕的子孫哪！請你們不要看自己的失敗、不顧自己的羞辱，惟因著神的恩典，快從埃及上南地去，直至回到神的家罷！

亞伯拉罕在迦南，到底作甚麼呢？到底等候甚麼呢？按著他的富有、強盛(創十三2，十四14)，他儼然是一個大領袖了，他可以優遊度日，不再盼望甚麼了。但是，他不想作一個大資本家、他不想作一個大地主，他是『在所應許之地作客』(來十一9) 阿！在迦南地住，是需要信心；在迦南地作客，也是需要信心的。他是在所應許之地作客，所以他的心並沒有被迦南地的所有物、事、人繫住，他並不以迦南所有的而滿足他的心。在他看，迦南雖然是神所應許給他的產業，但仍不過是世界裏的一區，究竟不是天堂阿！他乃是因著信『「等候那座有根基的城」，就是神所經營所建造的。』(來十一10)

哦！效法亞伯拉罕因信離開米所波大米的有人，但是，效法亞伯拉罕在迦南地作客的有幾人呢？親愛的阿！我們在這個世界，既然是客旅、是寄居的，就為甚麼我們的生活、盼望，並不像一個作客旅的呢？今日我們不希奇有許多財主的基督徒，也不希奇有許多養尊處優的基督徒，因為他們「忘了」他們是作客旅的。所以他們惟恐獻奉給主太多了，也惟恐為主喫苦太多了。

在他們想：這個世代，好像是天長地久的；那座有根基的城，好像是虛無渺茫的。所以他們就不能不效法世人積蓄財產、不能不效法世人享受安樂。但是，這不是亞伯拉罕的子孫所當有的態度、行為，因為我們的信祖乃是輕看現在，仰望將來的。

『誰還盼望他所見的呢？但我們若盼望那所不見的，就必忍耐等候。』(羅八24-25)

『原來我們不是顧念所見的，乃是顧念所不見的；因為所見的是暫時的，所不見的是永遠的。』(林後四18)

他『因著信，……所以從一個彷彿已死的人就生出子孫，如同天上的星那樣眾多，海邊的沙那樣無數。』(十一11-12)

亞伯拉罕得稱為義的起頭，就是在他「信神」應許他的後裔，將如眾星之多的那個時候(創十五6)。神使亞伯拉罕生以撒，真是一個超乎天然的大能的作為。神作一件新事，是不必藉助於天然的。如果神不能作天然之所不能的，那麼『信』這個字，也就平庸不足道了。在神說有就有，命立就立，本沒有難成的事。惟獨人在一個絕望中，能「信神」所應許的必成，信神能作天然之所不能的，卻真是不容易。亞伯拉罕所以能作多國的父，就是因他在無可指望的時候，因信仍有指望的那個『信』阿(羅四18)！

那個『信』，是怎樣的一個『信』呢？這一段記載告訴我們說：『他將近百歲的時候，雖然想到自己的身體如同已死，撒拉的生育已經斷絕，他的信心還是不軟弱；並且仰望神的應許，總沒有因不信，心裏起疑惑；反倒因信，心裏得堅固，將榮耀歸給神。且滿心相信，神所應許的必能作成。』(羅四19-21)這使我們知道：一個堅固的信心對於神的應許，是不因天然有所不能時就絕望灰心的，它乃是不疑惑、不軟弱，滿心的相信。

信心聯在神的應許上，才能仰望神來成全。所謂神的應許，必須是出於神的，並且必須是神對於你的，那麼你的信心才有實在的聯接。如果不過是你的頭腦想，以為神有某種的應許，神曾成全了向某人的應許，所以我也照樣相信，盼望神也在我的身上來成全，結果，你就要看見這是你自己的妄想，並不是信心。因為你所信的應許，是你『自己應許自己』的，就怎能盼望神來成全你肉體的妄想，並不是信心。亞伯拉罕是「信神所應許的必成」，他不是求神來成就一個『自己應許自己』的應許。

既然亞伯拉罕的信，是聯於神的應許上的，那麼這個應許怎樣能實現呢？神有祂自己的法子、時候，神自己會成功的。但是，不幸，我們信祖的信心固然是不弱，可惜他在這個時期中，沒有等候神自己的方法和時候！他竟然聽從了撒拉的提議，收了使女夏甲為妾！他們不是不信神能賜他們兒子，或者以為這樣行，是使神的應許得以早日成全。但是，神恨惡肉體來幫祂的忙。肉體的活動，乃是神的旨意意的一個大掣肘阿！。

肉體會用善意來幫助人，肉體也會翻面無情的來苦待人。在起頭如果你聽從了肉體，在後來你就不得不受肉體的管轄，就不免因肉體而左右為難，至終你還得忍痛的將肉體除去，你才能完全順服神。這是亞伯拉罕家庭的故事，所給我們的一個忠告。如果亞伯拉罕當初不納夏甲為妾，就何至有後來的主婢之爭？就何至有後來的為著兒子憂愁？(創十六4-6，二十一14)但是，他只好讓撒拉苦待夏甲，也只好將以實瑪利打發走，因為這一段傷心的歷史，是因他不拒絕肉體的美意而演成的。

信神的應許，就是信神自己會作成。神自有祂的方法與時候，用不著人的肉體來成全，這是神所訓練亞伯拉罕的。亞伯拉罕到底『因著信……所以從一個彷彿已死的人就「生出」子孫，如向天上的星那樣眾多，海邊的沙那樣無數！』我們讚美神！因祂立他作了『多國的父』(羅四17)，使我們在信心的程途中，有了一個可效法的腳縱！

他『因著信，被試驗的時候，就把以撒獻上 ；這便是那歡喜領受應許的，將自已獨生的兒子獻上。……他以為神還能叫人從死裏復活；他也彷彿從死中得回他的兒子來。』(十一17-19)

神訓練引導亞伯拉罕，真是又嚴又慈！在以前三步的道路中，我們看見神沒有寬容他的錯誤，也沒有因他的錯誤而棄絕他。神要領他進入單純信心的生活，所以就使他在停頓、軟弱、失敗中，認識他的自己。亞伯拉罕的信，經過神這樣的一再鍛鍊，才能達到完全的地步——把以撒獻上。

神在以前鍛鍊亞伯拉罕，是要除去他信心的渣滓；神在這次試驗亞伯拉罕，卻是要彰顯他信心的純潔。在以前亞伯拉罕的故事如何都是事實；在這次把以撒獻上，也如何都是事實。我們不是要因著許多的哲理、推論，來疑惑這個事實，乃是要因著這個事實來認識一個屬靈純潔的活潑信心。

這個故事，詳記在創世記第二十二章。使我們讀了，真不禁驚心動目，又感又歌！神說：『你帶著你的兒子，就是你獨生的兒子，你所愛的以撒，往摩利亞地去，在我所要指示你的山上，把他獻為燔祭。』(二十二2)神竟然向亞伯拉罕要這個蒙應許生的、獨生的、心愛的兒子以撒！而且是要他把以撒獻為燔祭！哦！神的要求真希奇！

亞伯拉罕對於神這個要求，有如何的態度呢 ？他是：『清早起來，備上驢，「帶著」兩個僕人和他兒子以撒，也「劈好」了燔祭的柴，就起身往神所指示他的地方去了。……他們到了神所指示的地方，亞伯拉罕在那裏築壇，把柴擺好，捆綁他的兒子以撒，放在壇的柴上。亞伯拉罕就「伸」手「拿」刀，要「殺」他的兒子。』(二十二3、9-10)從這一段記載所用的十幾個動詞裏，就無一不顯出他迅速、虔誠、甘願的順服。他怎能如此的順服呢？難道他與那些媚神的拜偶像者同化了麼？難道他忽然變的殘忍不仁了麼？

不！不！聖經告訴我們：他這次的順服，乃是因他信心的目光，透過了『死』，看見了『復活』！因他『以為神還能叫人從死裏復活，他也彷彿從死中得回他的兒子來。』(來十一19)信神能叫死人復活已是難得，現在就信從死中得回他的兒子來，是更難得。馬大相信主在末日能叫他兄弟復活，對於主現在能叫他兄弟復活卻不免懷疑，所以主就同她一再講到『信』(約十一 24-26、39-40)。

在一個需要信心的時候，不能運用信心，這個信心就失去了活潑。信主的人，當一個親愛的人離世時，雖然他們因復活的盼望得著安慰，但究竟免不了暫時死別的悲淚！如果亞伯拉罕只信神在末日叫他的兒子復活，就怎能忍受這現在的慘的死別？所以我們要從他又從容、又迅速的順服態度裏來證實他這個有活潑盼望的信心：

一．他沒有同神講理由

他沒有向神說：你既給了我這個兒子，你為甚麼又要我這個兒子？要我的兒子也可以，但為甚麼用這麼一個殘忍的要法？他雖然不明白神為甚麼要他這樣行，但他相信神自有神的用意，他以為神能叫人從死裏復活，也就彷彿從死中得回他的兒子來。

二．他又迅速又從容的預備

他清早起來，備上驢，帶著……以撒也劈好了燔祭的柴，就起身往神所指示的地方去了。如果他不信復活的事實，就怎能這樣的預備？他沒有哭哭啼啼悲不能勝的樣子，他敏銳的信心，已彷彿從死中得回了他的兒子阿！。

三．他沒有中途折回

多少時候，我們在起初很勇敢、很熱烈；過了一天，就冷淡些了；再過一天，就顧慮更多了；到第三天，不是完全的說『不』，就是要向神打折扣了！亞伯拉罕呢，是走到第三日，遠遠的就舉目看那地方，他是愈走愈巴不得照神所要的獻上。他知道神有復活的報答。

四．他不驚動他的僕人

『亞伯拉罕對他的僕人說：你們和驢在此等候，我與童子往那裏去拜一拜，就回到你們這裏來。』 (二十二5)亞伯拉罕如此的安排，真顯出他有智慧的信心！把以撒獻為燔祭，實在是一個驚心動魄的舉動，如果亞伯拉罕沒有堅固的信心，就怎能如此泰然？僕人們怎能比得亞伯拉罕呢，亞伯拉罕在事前，就是不同他們說明，臨行時只要稍露一點風聲，在顏色言語裏表示一點此行的特別，就不免使他們懷疑擔憂；若是帶他們同去，豈不更要使他們驚慌失措。亞伯拉罕知道不能取得他們的同情，也難望得他們的幫助，所以他就這樣鎮定的安排他們了。

多少時候，我們想得許多人的助力，結果反弄得眾議紛紜，莫衷一是，所以我們應當效法亞伯拉罕這個有智慧的信心。有一等的人，我們決不能盼望從他們得著幫助，所以當神向我們有甚麼特別的啟示時，我們還當效法亞伯拉罕這個信的智慧態度。

五．他啟發了以撒的信心

這個時候，以撒並非一個小孩子，他怎能安然奉命，不抵抗、不抱怨他的父親呢？乃是因他父親的信，啟發了他的信：『亞伯拉罕說：我兒！神必自己預備作燔祭的羊羔。』(二十二8)以撒見他父親這樣的信神，自然也就無所顧慮了。不然的話，就是亞伯拉罕願意，其如兒子不順服何！即或以撒能因父命難違，安然就死，也不過留下一段倫常之變的慘史，給後世的人去哀悼，又何榮於神呢？哦！沒有一個信心卓絕的亞伯拉罕，也就不能有一個因信順服的以撒阿！

六．他沒有貪望僥倖的信心

亞伯拉罕是彷彿從「死中」得著他的兒子來，他沒有想到他兒子不會經過死。如果不必經過死，就何用他信神能叫人從死裏復活呢？多少時候，我們也肯獻我們的以撒，但是，我們的心裏卻盼望不必經過死。這種態度，在神看來，不是信心，乃是負望僥倖的心。信心是信復活之必有，才能不辭死的實際，才能因著復活而向死誇口。如果因著信有復活，就盼望不經過死的話，那麼我們的主耶穌就也不必經過十字架了。

亞伯拉罕沒有對神說：『神阿！我願把以撒獻給你，但是，最好不叫他經過祭壇！』他乃是『把柴擺好，捆綁他的兒子以撒，放在壇的柴上。……「要殺」他的兒子。』(二十二10)就是在這個時候，耶和華的天使，向亞伯拉罕說：『你不可在這童子身上下手，一點不可害他。』(二十二12)我們知道亞伯拉罕不是試看，當他伸手拿刀，要殺他的兒子時，在神看來，他是已經割愛，他的以撒是已經死了。如果他此時存一僥倖的心，或者不是真的要殺他的兒子，耶和華的天使，就也不過在那裏冷靜觀望而已。裏面若沒有決意的順服，就外面也不能有實行的順服；裏面若沒有堅深的信心，外面也就沒有安靜的舉動。不信的人們，要想亞伯拉罕怎麼這樣的忍心？我們敬畏神的人，卻要希奇他怎麼有這樣的信心！

這樣看來，亞伯拉罕所以有活潑的信心是因這個信聯在復活的方面。今天我們接受十字架的死有多深，就與復活的聯合也有多深。沒有死，就沒有復活；沒有復活，就死也徒然、信也徒然了。我們讚美主！祂所以要我們經過死，就是要我們進入復活！十字架的祭壇是要把犧牲放在上面的，並且它要的犧牲不是別的，乃是你的，你獨生的，你心愛的以撒！你不要想你自己的方面如何？也不要想神為甚麼這樣？如果神向你要時，你能完全順服，你就要得著亞伯拉罕因信所得著的。

亞伯拉罕得著了甚麼？他得著了神的稱讚！他得著了『耶和華以勒－－耶和華必預備』！他得著了『耶和華自己』！他是影響了仇敵！並且也關係了萬國！天使說：『現在我知道「你是敬畏神」的了，因為你沒有將你的兒子，就是你獨生子兒子，留下不給我！(從這個「我」字的直接語氣，就這裏的天使乃是「主耶穌」)。』(二十二12)這可見得神這次試驗亞伯拉罕，為的是彰顯亞伯拉罕純潔的信心，是一個怎樣敬畏神的人阿！神並且要把更多的應許給他。

『亞伯拉罕舉目觀看，不料，有一隻公羊，兩角扣在稠密的小樹中，亞伯拉罕就取了那隻公羊來，獻為燔祭，「代替」他的兒子。』(二十二13)亞伯拉罕因著信心的舉目，就看見這稠密小樹中的公羊，得著這代替他兒子的燔祭了！何等的榮耀！就是他又從神得著第二次的稱讚與神更大的應許！『耶和華的使者「第二次」從天上呼叫亞伯拉罕說：耶和華說：你既行了這事，不留下你的兒子，就是你獨生的兒子，「我」便指著「自己」起誓說：論福！我必賜大福給你，論子孫！我必叫你的子孫多起來，如同天上的星、海邊的沙。你子孫必得著仇敵的城門，並且地上萬國都必因你的後裔得福，因為你聽從了我的話。』(二十二15-18)

神對亞伯拉罕如此一再的讚許，真是要使亞伯拉罕受寵若驚了！我們默想神當稱許亞伯拉罕時，祂面上是顯出何等的榮光！好像祂愈稱讚亞伯拉罕，就愈顯出祂無限榮耀的光輝阿！亞伯拉罕能因信把以撒獻給神，神就因他的順服把自己給他－－我便指著「自己」起誓。得失相較，豈止天壤之別呢！亞伯拉罕這一次信心的順服，竟影響了仇敵，因為『你子孫必得著仇敵的城門』。今天我們若與仇敵相持，要得勝仇敵，就我們也當不留下我們的、獨生的、心愛的以撒。我們也當因著他而得了神的祝福來讚美神。

亞伯拉罕信心的歷史，我們已經讀了，他信心的道路，我們已經見了，我們這些因信作亞伯拉罕子孫的人，豈不應當效法他的腳蹤麼？今天我們雖然不是按著字面來行走他的道路，卻當效法他信心道路的原則，來走神所要我們走的道路。哦！真實的信心，是視神的旨意如何而定其行止的，是不因試煉而投靠世界的，是對於神的應許堅信不疑的，是對於神的要求不留下甚麼不給神的！

× × × ×

亞伯拉罕的信補白

亞伯拉罕是我們的模型。神要引導我們，像當日引導他一般，帶領我們進入一個充滿偶像，而又時常饑荒的迦南。在那裏，有尺寸的地可說是屬自己的，在那裏撒但是一切的主，在那裏居住也沒有結甚麼果子，在那裏的環境，好像都是反對神的應許，好像神不會帶領我們到這樣的地方一般。

我們離開舊日的生活，與我們的親族和家鄉斷絕，所得的就是這些了麼？神所應許的土地和子孫，在那裏呢？亞伯拉罕當日所能看見的是甚麼呢？甚麼都沒有。一年過一年，等到身體死了，不過只生一個以撒。天星、海沙、塵土那麼多的子孫，他只看見了一個！等到妻子死的時候，還沒有一塊地可以安葬，反倒要出銀來買墳山。這就是神所應許的麼？

但是，我們信心的祖宗不疑惑。他知道甚麼叫作「信心」、甚麼叫作「眼見」。他跟從神。現在和將來國度的時候，亞伯拉罕要看見神應許的完成。在這裏有甚麼可以給人看見感覺喜歡的呢？神要帶領每一個信心的信徒，走這樣的路。雖然今日沒有甚麼可見可覺的，但是，將來要滿有屬靈的土地和子孫。(倪柝聲)

一九二八年《復興報》第六期

祈禱的發源

今日的教會，不缺乏許多偉大的工作，卻缺乏幾個人同心合意地照著神的旨意而祈禱。哦！這不是說：教會裏沒有形式的祈禱會，乃是說：教會裏實在屬靈的祈禱並不多。屬靈的祈禱，並不是別的，就是：「說出神的旨意」而已。是因神的需要如何，神的兒女，就照著那個需要來呼求而已。如果神的兒女，只照著自己所發起的來祈禱，並不問神的旨意對於某件事究竟如何，就那個祈禱，在神看來，是沒有一點價值的。

嚴格來說：我們只能「禱告神所要我們禱告」的。因為神只能照著祂自己的旨意來應允我們的祈求(約壹五14)。我們不能要求神違背祂自己的旨意來聽從我們。我們的父神是信實的，在祂並沒有改變，也沒有轉動的影兒(雅一17)祂在天上，都是隨自己的意旨行事(詩一一五3)，誰能攔阻祂的旨意呢？(伯四十二2)

有一段聖經，是許多神的兒女最易誤會的，就是雅各書第五章十五至十七節。他們以為：祈禱的蒙應允，不過是因為有大的信心；行為特別好的信徒，祈禱就發生效力；以利亞的祈禱，是足以挽回天心的，所以我們與以利亞既是一樣性情的人，只要肯禱告，也必能感動神。但是，聖經的教訓，並不像這些神的兒女所設想的。

信心如果不是聯在神的旨意上，就這種信心不過是出自肉體的貪念、妄想而已。我們豈不曾看見許多口裏說信，至終神未應允他麼？

神只在祂兒子耶穌基督裏，看我們為義，我們來到神面前，也是完全因著與神兒子的聯合(來七25，十19-20)。如果靠著行為來祈求神，神也不過因著我們的行為來聽我們，我們就永沒有『神的旨意得成』的盼望了！這裏的義人，到底指著甚麼呢？是指著「無虧欠」說的。我們來到神的面前，必須天良的虧欠已經灑去(來十22)，就是有一個無虧的良心(提前一5、19)；因為我們的心一責備我們，就不能向神坦然無懼(約壹三20-21)，就給仇敵以控告的把柄了。如果有虧欠，就是他願照著神的旨意而祈禱，神也不能聽他，因為神是公義的神。義的－－無虧欠的信徒，不過到神的面前，沒有阻擋而已，並非靠著這個義來求神成功祂的旨意。我們真當謹慎，我們若是願作一個照著神的旨意意而祈求的祈禱人，就必須除去不義－－虧欠。

以利亞求神蒙允的故事，是給我們一個鐵證，就是：他照著神的旨意祈求，所以神聽他。就是說：他禱告不下雨，是神所發起的；他禱告下雨，也是神所發起的。我們一讀列王紀上第十七至十八章就知道了。

『基列寄居的提斯比人以利亞，對亞哈說：我指著所事奉永生耶和華以色列的神起誓，這幾年我若「不禱告」，必不降露不下雨。』(王上十七1)讀這一節，好像以利亞與亞哈負氣，不顧民生疾苦，讓旱災流行？又好像與雅各書第五章十七節：『他「懇切禱告，求不要下雨」，雨就三年零六個月不下在地上。』有衝突？若我們讀到『因為耶和華以色列的「神如此說」：罈內的麵必不減少，瓶裏的油必不短缺，直到「耶和華使雨降」在地上的日子 。』(王上十七14)我們就知道以利亞不禱告神下雨，是因神自己的旨意，他相信，所以他順服。這是他不祈禱的祈禱！他三年零六個月不為雨這件需要來開口，正是他三年零六個月不開口的開口。為著需要而求神，乃人情之常；但需要竟在目前，須忍耐到三年零六個月才開口，這是何等的信心！何等的順服！何等的祈禱！以利亞既是與我們一樣性情的人，他竟不感到乾早之苦？親朋、民眾，都可不顧，但是一己又將如何？

哦！那與我們一樣性情的以利亞，是不顧自己的、是將己交於死地、是不以人的需要為前題的、是順服神的旨意直到神的時候的！早晚只靠烏鴉叨來的餅和肉，是何等信心的生活！(王上十七6)所藉以生活的溪水，因為沒有雨竟然乾了(王上十七7)，又是何等的試煉！當此時，他並末開口求神降雨在地上。這三年零六個月，好像他總是默默禱告說：『願神的旨意得成』。這是以利亞的信心，這是以利亞的祈禱，這是以利亞所以祈禱有效力的緣由。

『過了許久，到第三年，「耶和華的話臨到以利亞」說：你去，使亞哈得見你，「我要降雨」在地上。以利亞就去，……。』(王上十八1-2)這可見以利亞所以求神下雨，是因神的旨意要他如此求。以利亞因著神的旨意而閉口，竟使亞哈怨恨說：『使以色列遭災的就是你麼？』(王上十八17)現在，以利亞不顧到一己的被人怨尤，也不肯因人的私怨，而負氣不求，他終於順服，到迦密山上去求雨。 『以利亞對亞哈說：你現在可前面去喫喝，因為有「多雨」的響聲了。』(王上十八41)經過長期的乾旱；而有此「多雨」的慰許，如果不明知是主的旨意他這樣說：就再冒險沒有了。

『以利亞上了迦密山頂，屈身在地，將臉伏在兩膝之中。』(王上十八42)這是何等的謙卑俯伏！祂雖然知道神的旨意必下雨，他卻不因此懈怠不祈禱，他足竭力祈求，以待神的旨意的成功。

『對僕人說：你上去，向海觀看。僕人就上去觀看，說：「沒有」甚麼。他說：你「再去」觀看，如此「七次」。』(十八43)這種忍耐的信心，是因與神的旨意聯合而有的。以利亞並非不問事情的真相而祈禱，他是隨時察看神成功祂的旨意所到的度數，所以一連七次命僕就上去觀看。這一連七次，在恆人早已灰心懷疑，好像神的話是靠不住的了。但是以利亞好像在人愈失望的時候愈堅信，所以除了說『再上去觀看』以外，他並不說別的。若是我們，恐怕一而再，再而三還可以，到第四次 ，就無此勇氣了。

『第七次僕人說：我看見有一「小片雲」從海裏上來，不過「如人手」那樣大，以利亞說：你上去告訴亞哈，當套車下去，免得「被雨」阻擋。「霎時間」天因風雲黑暗，「降下大雨」。」(王上十八44-45)信神的旨意的成功，不是要等到事實的完全顯露，只要有一點的顯明；那更多的就要臨到了，神的旨意是神自己要負責成功的。我們不過表同情，要求神快成功而已。神要成功其旨意，霎時間，就可以成功，並非像人等候的那樣艱難。以利亞不因小的表顯而失去大的盼望，不因等候七次而以為神延遲，這就是他的信心。他所以如此信，因為這樣的祈禱，是神發起的，他不過照著神的旨意來呼求而已。

哦！能忍耐三年零六個月不為一個大需要祈禱，是一個「太難」的順服；能在三年零六個月乾旱之後，而祈禱一個大需要在片刻之間成功，又是何等的難呢？在人的目光看起來，前者的遲延，後者的速成，到底那一樣容易呢？是一樣的需要「信心的順服」阿！

我們讀了以利亞這一段故事以後，我們就當知道：一個會祈禱的信徒，是祈禱神所要他祈禱的。應當因著神的旨意而開口求神，也當因著神的旨意而忍耐閉口。惟獨「出自神」的，才是我們所當祈禱的！

神的兒女阿！我們不禱告則已，如果我們要禱告，我們就當尋求甚麼是出於神的？我們知道了，就在禱告中來與我們的父神同工！如果許多祈禱的發起，都是出於我們的肉體，好像也有不少的成功，但是，到那日——主降臨時，我們就知道這樣祈禱的虛空了！

一九二八年《復興報》第五期

讀者與編者

拾珍各位弟兄，主內平安！

謝謝你們寄來的冊子《如何知道神的旨意》和《季刊》。感謝主恩。我讀後使我非常「開心」，是兩方面的「開心」，因為季刊字體大，我看閱之時不費勁，而內容又是精簡，使我能每一次讀完，我就如此感到「開心」；另一方面，感謝主開了我的心竅，使我明白許多真理。有些是我不明白的，也有一些是我糊塗以為明白的，更有許多是求要明白的。感謝主！聖靈賜給你們恩賜能力，使閱讀這些刊物的信徒能得飽足。願神更多賜你們智慧能力，把神的話語傳給饑渴慕義的人們，使他們能作個得勝者。

附上美金XX元，願順利使達到。但願數目雖少，願神記念。求神預備你們的需要。是我所代求。

你們的勞苦必蒙神記念，將來你們的賞賜是大的。謝謝你們為我們代禱，使我們生活愉快平安。

22．5．1994 主內末XX (美國)

拾珍季刊主內忠僕：

感謝主給你們負擔，來供應全地信徒，那些屬靈前輩的遺作。中國屬靈刊物如拾珍一樣有份量的，實在太少了。求主加倍祝福你們忠心的事奉。僅寄上加幣XX元，以表謝意，並介紹訂戶。

26．4．1994 主內陳XXX敬上 (美國)

拾珍季刊負責弟兄： 您好！

1994年春季的拾珍，已經收到了，謝謝您！

歷年來得到《拾珍季刊》很多幫助，又從叢書中得益不少。願主祝福你們的工作，也賜你們靈、魂、體都健壯，能為主在這末世中作澆灌各處聖徒們的心田，使更多的聖徒明白主旨，而在生活上有主的見證，在事奉上有啟示、有能力，好催促我們的主早日回來。

這裏匯上加幣XX元，請查收。

專此敬頌 主恩充沛 

16．4．1994 主內XX (加拿大)

敬愛的福音使者們：

我非常感謝由X弟兄介紹，使我多次收到拾珍刊物。但未表示收到而所得的益處；教導、啟示、和指引道路的恩典，讚美感謝主。但願各位主內饒恕而得神的赦免。我閱讀後也送給主內弟兄姊妹傳讀，深信都得益不少。

今奉獻XX美元作為郵費用，此微數願蒙主悅納。我現住XX，但刊物仍可寄原來的地址，是我兒子住處。

願神厚賜恩惠使你們有智慧放膽寫明福音的奧祕，引領多人歸主。

我的祈求是腓立比書第四章十九至二十節：「我的神必照祂榮耀的豐富，在基督耶穌裏，使你們一切所需用的都充足。願榮耀歸給我們的父神，直到永永遠遠。阿們！」

23。4。1993 主內未XX (美國)
