拾珍季刊第56期

史百克講台

這就是見證

「這見證，就是神賜給我們永生，這永生也是在祂兒子裏面。」(約壹五11)

神將永遠的生命賜給我們，這就是「見證」。

這幾個月來，主一直將一個很重的負擔放在我裏面，(今天晚上所要傳的信息)，這信息，就是說主在這一個世代的末了，要得著一個見證，像祂在第一個世紀所得著的那個見證一樣。如果主要得著這一個見證，那麼在我們眼前的基督教的光景，就要有一個大的改變。

摔麥子與稗子的時候

今天的基督教已經不是原初的光景，已經改變了樣子，變了質了。今天人所把持著的基督教，完全是照著人的意見來進行的。今天人將基督教那屬天的性質變成屬地的，將原初所有的東西帶到基督教裏面來，而將原初所有的重要東西反而完全失去了，我信主的教會教導我們一件事，主說：「再一次我不單要震動地，也要震動天。」(來十二26)在這世代的末了，一切要經過震動，所有能震動的都被震動倒了，只有那不能被震動的要永遠站住。我信今天的基督教都要遭遇到一個厲害的震動：凡是與神原初的思想、觀念不合的，都要被震動倒下去。

我們今天已經看見這件事的發生，基督教要經過可怕的震動，那些經不起這個震動的，都倒塌下去；惟有那些真實向著主的，要蒙保守站住。越往越是這光景，到了世代的末了，基督教在世界的各處都要經過這樣的震動。我信主這世代的末了是要得著一個像原初一樣的見證。

然而這叫我們想起約翰所寫的書信，他所寫的書信都是在第一世紀的末了。那時，其他的使徒都已過去，基督教已經開始變質，有許多原來不是基督教的東西，已經被帶進來。從那時候，教會很快的就到了類似今天這樣的光景。也就是為著這一個緣故，約翰就寫了這封書信。幾百年以前在蘇格蘭有些忠誠的信徒，為主殉道。他們被稱為新約子民，在他們的墓碑上刻著他們的名字和他們殉道的原因。但是經過了許多的歲月，這些記載幾乎完全消失，原初的形狀模糊不清了。

如果想要看個究竟的話，必須花相當的工夫才可以。有一個人，把這些碑文重新修改了一下，恢愎了它原初的字句和模樣，留給後人。後來有人為這事寫了一本書名叫<恢愎殉道者的見證>。約翰就是這樣的一個人。到約翰寫書信的時候，基督教已經失去了原初的光景，許多人都不知道基督教到底是怎樣一回事，甚至有人問說：「到底甚麼是基督教呢？」就是為這一個緣故，所以約翰就坐下來寫主的見證。

這就是

當我們讀約翰書信的時候，要特別注意「這就是」(This is)這一個詞。

「這就是這個信息。」(一5)

「這就是應許。」(二25另譯)

「這就是起初所傳給你們的信息。」(三11另譯)

「這就是祂的生命。」(三23另譯)

「這就是神的愛。」(五3)

「這就是得勝。」(五4)

「這就是神的見證。」(五9另譯)

「這就是那一個見證。」(五11)

「這就是我們向祂所存坦然無懼的心。」(五14)

「這就是真神，也是永遠的生命。」(五20另譯)

然而他一再的說：「這就是」，「這就是」，如果有人問說：「甚麼是『見證』呢？」他就回答說：「這就是見證。」如果有人問說：「甚麼是真理呢？」那就應當回答說：「這就是真理。」因為主的真理、主的見證，在當初的時候，就是這一個。這一個見證，就是神將永遠的生命賜給我們。這不僅是約翰的答案，也是神對一切問題的答案。神對一切問題的答案是生命。從創世起一直到今天，神總是以永遠的生命答覆一切的問題。

撒但惟一的目的，就是要攔阻人得著這一個永遠的生命。牠從起初就反對這一個永遠的生命，這就是伊甸園裏的故事，牠是用死亡來代替生命。創世記第三章神應許賜給女人後裔，這是關於主耶穌的一個預表，這預表告訴我們說：「有一天撒但要被毀壞，人因著主耶穌得永遠的生命。」

神的見證

我們再來看「該隱」殺死他兄弟亞伯的故事。在希伯來書裏說：因為神為亞伯作見證，見證他所獻的祭物是對的。雖然該隱殺死了亞伯，但是神卻為他作見證說：「他雖然死了，卻仍舊說話。」亞伯並沒有死，他仍然活著。這就是生命勝過死亡的見證。

「以諾」原是列在死亡的名單中，但他與神同行，神就將他取去；神賜給他永遠的生命，使他不至於見死，這就是神的答案，也就是神的見證。

到了挪亞的時代，因罪惡的敗壞，所有的人都要被洪水淹沒，但神卻使挪亞和他全家得救。他們從洪水裏出來，他們沒有死，這就是神又一個答案，也就是神的見證。

神對亞伯拉罕也是這樣。神要試驗他，叫他把獨生的兒子獻為燔祭。亞伯拉罕相信神，順服神。保羅告訴我們說：神卻叫以撒從死裏復活。這又是神的答案、神的見證。

約瑟也是這樣，他哥哥們將他丟在坑中，他就如同死了一樣，以後孜得將他賣到埃及，他又像經過死一樣，但神卻叫他仍舊活著。後來約瑟對他哥哥們說：「這是神差我在你們以先來，為要保全你們的生命。」這又是神對死亡的一個答案、一個見證。

再看以色列人在埃及的時候，埃及人盡力殺死他們，想把他們除滅。但是越殺害，他們卻越發蔓延，人數越發多起來。到了逾越節的時候，埃及地所有頭生的，都被滅命的天使所滅，而以色列人卻沒有一個死亡，他們仍然活著，這就是神的答案、神的見證。以色列人過紅海的時候，神叫紅海分開，以色列人在其中經過如同乾地，埃及的軍兵試著要過去，卻都死在紅海裏面，這又是一個神的答案、一個見證。

在「以斯帖記」裏面，神又有一個見證，當以色列人被擄到外邦人中，有一個惡人名叫「哈曼」，要用詭計將以色列人完全殺死，但神卻轉向，變了那個局面，拯救了他們免於死亡，反將那個惡人掛在自己所作的木頭上，這是神又一次的見證－－生命的見證。在舊約裏面神作了很多像這樣的見證，就是生命如何勝過死亡，這就是神的見證，這也就是神對一切的答案。

撒但的詭計

這些見證首要的意思，就是指著主耶穌所說的。在使徒行傳裏常常說到一句話：「你們殺了生命的主，神卻叫祂從死裏復活。」這句話曾說了二十五次之多，這個就是神的見證。神要將永遠的生命賜給人；而撒但卻是以死亡來敵擋生命。所以主耶穌說：「強盜來，無非要偷竊、殺害、毀壞，我來了是要叫羊得生命。」這話自然是主對猶太人所說的，因為牠從起初就是殺人的。從亞伯身上開始，直到主耶穌、眾使徒和殉道者的身上都是這樣，就是撒但第一個工作，撒但想用殺害來毀滅主的見證。

撒但還有另外一個方法；就是把一些不是屬神的，能敵擋神生命的東西放在神子民中間，用來敗壞神的百姓。牠既然無法將以色列人留在埃及，等候以色列人到了曠野，牠就僱用巴蘭來咒詛他們，神卻將咒詛變成了祝福。後來他因得了高價的賄賂，就使用詭計敗壞以色列人的方法告訴了巴勒，引誘他們拜偶像，犯了姦淫，這就是說到將一個屬靈的敗壞帶給了他們，以致神的見證受了敗壞，所以撒但第二個方法就是敗壞。當牠殺害不成功的時候，就用敗壞主的見證。

在啟示錄第二至三章裏說到：「主耶穌生命的見證。」主對亞細亞的教會說：「在你們的中間有巴蘭的教訓。」因此主的見證受了敗壞，所以主責備他們說：「若不悔改，我就臨到你們那裏，將燈台從原處挪去。你們只有外面的儀表，卻失去了裏面的實際，所以按名你們是活的，其實是死的、敗壞的。」原來撒但用比殺害更利害的一個詭計用來敗壞主的見證。

撒但還有第三個方法，就是欺騙。請記住：撒但也會裝作光明的天使，將一些虛偽的東西弄成好像是真的一樣，撒但今日所作的事，就是用欺騙的方法來毀壞神的見證，將一個虛假的生命弄成好像是真實的生命一樣，用虛假的生命來代替真實的生命。許多人以為情感的興奮就是生命，所以就有人專用這些來打動人，還有以為說方言就是生命。關於這個，我們要十分小心，這事的結果常常不是生命而是死亡。撒但常用這些來欺騙神的百姓。

有時，當這些興奮的情感失去的時候，好像甚麼都失去了。再沒有甚麼剩下的了。就有人對你說：「你已經失去了聖靈。」撒但就趁著機會來控告他們說：「恐怕是因你褻瀆了聖靈，犯了不得赦免的罪吧！」撒但這樣作為要把得救的把握從人裏面拿去，叫人對主的寶血的功效和主的話語失去了信心。其實這時，正是你尋求進入真實生命的時候。這都是撒但最聰明的舉動，撒但實在是恨惡生命，要盡可能來毀壞生命。

撒但還有第四個方法，就是要將基督教變成律法制度，就好像舊約的時候一樣，叫人守誡命說：「這個可以作，那個不可作。」這樣就把基督徒帶到律法的轄制之中。若是這樣，我們就比舊約裏的人更可憐。保羅說：「我要在生命釋放的立場上站住，因為生命總是叫人得釋放的。」「生命」的意思就是自由，撒但總是設法要叫生命受到拘禁、受到殺死。另外還有許多事也是撒但想要作的，我們沒有時間在這裏提出來。

聖靈、撒但、人

主在這世代的末了，要得著一個能經得起震動的見證，像祂在原初的時候所得著的那見證一樣。這見證對神一切的答案。(我從這個島上經過看見各地教會的光景，叫我有兩個感覺：第一個感覺就是說：這就是神的見證、神的答案。當一般的基督教都是在那裏募捐的時候，在人的組職裏盡力往前去的時候，你們不是這樣，這是聖靈的工作，這也是神的見證。)另有一個感覺就是我相信撒但(確是)想要盡其所能的來破壞這一個見證，(神卻要使你們成為這生命的答案)，撒但若能直接殺害，牠就直接殺害，若不能直接殺害的，就將一些不是屬神的東西帶進來敗壞我們，叫神不能與我們同在。

我們也要當心情感的興奮和叫人感覺非常興奮的東西，不要把這當作生命。真實的生命乃是叫人安靜。這生命是神的大能，而這個能力是非常安靜的，但這能力是無法抵擋的，這就是那個見證－－神將永遠的生命賜給我們。但願主保守這一個見證，我們也要盡心竭力儆醒，保守這一個見證。

一九五五年十二月七日 史百克在台灣嘉義所釋放的信息

靠主站立得穩

「你們若靠主站立得穩，我們就活了。」(帖前三8)

(這節聖經是關乎主的僕人和主的百姓。所有主的百姓都該是主的僕人。我們常聽見人將信主的人分成「全時間事奉主的」和「神的百姓」，這是錯誤的說法。所有信主的人都是主的百姓，也都是主的僕人。我現在先把你們看作主的僕人，然後再把你們看作主的百姓。)

前面的這一節聖經給我們看見(作主僕人的榜樣。關於這一點，這卷書信說得最清楚。)保羅對帖撒羅尼迦的信徒是何等的關心。當日，他們所遭遇的難處有兩點：

第一，從外邦人來的逼迫和苦害，這在前後書兩卷書中，使徒曾多次題到。

第二，信主的人中有被諸般患難搖動，想要離開他們所信的，他們對主和使徒的信心都被搖動。

當這些事傳到使徒那裏，真是使他心中非常憂傷。他在信上說：「我們既不能再忍，就‥‥‥打發‥‥‥提摩太前去，堅固你們，‥‥‥恐怕那誘惑人的到底誘惑了你們，叫我們的勞苦歸於徒然。」(帖前三1-5)但當提摩太從帖撒羅尼迦回到使徒那裏，將他們的信心和愛心，以及對使徒的思念告訴保羅，使徒就因著他們的信心大得安慰、大得喜樂。

我們能看見，在帖撒羅尼迦前後書中充滿了喜樂。使徒寫信給他們說：「你們若靠主站立得穩，我們就活了。」這句話的意思就是說：「你們在主裏的站得穩，就是我們的生命。」換句話說：「你們若站立不穩，我們就不能活。」他們在主裏的站住與否，對於使徒——這位主的僕人乃是生命。使徒如此殷切的盼望他們在主裏站立得穩，並非為得名聲，也不是為著甚麼利益或是報酬，乃是為著生命。主的僕人們都該有這種靈，他們的生命是聯於同作肢體的人，能在主裏站立得穩。他們甘心和主的百姓同受苦難。這是主的真僕人。

當我們讀帖撒羅尼迦的書信，就知道叫使徒喜樂的原因，不只是因為他們在主裏站立得穩，也是因為帖撒羅尼迦信徒彼此相愛的增長，充足。

(我們再從信徒，就是主的百姓的立場來看：到底主的百姓對於主的僕人和職事該怎樣呢？)保羅是把他的生命為主的百姓傾倒出來，把世界和一切都撇棄了。他無論到何處都受到厲害的逼迫，諸般的苦難都臨到他，甚至連生命都傾倒出來。主的使徒所以如此，乃是為要帶主的百姓達到一個地步，作他們所該作的，就是盡他們的職事。

基督身體的建立

正如同以弗所書第四章八至十三節所說：「祂升上高天的時候，擄掠了那些被擄掠的，將各樣的恩賜賞給人‥‥‥祂所賜的有使徒、有先知、有傳福音的、有牧師和教師，為要成全聖徒，各盡其職，建立基督的身體‥‥‥直等到我們眾人‥‥‥認識神的兒子，得以長大成人，滿有基督長成的身量。」有人以為主所賜的恩賜叫人作使徒、作先知、作傳福音的、作牧師和教師，目的是要成全他個人的職事。但是聖靈藉著使徒在此處明說，這些恩賜是給教會的，目的為要成全聖徒，各盡其職的，建立基督的身體，以達到基督的豐滿。雖然使徒、先知、傳福音的、牧師和教師都各有其職事，但他們的工作，乃是為著成全眾聖徒，使他們(眾聖徒)能盡職事的工作，建立基督的身體，達到基督的豐滿。

可見我們蒙召，都是為著來盡這職事的工作，就是建立基督的身體。身體的建立，乃是職事工作的成全。基督身體裏每一個肢體，都該是事奉主的人。你若只是一週過一週的來聽道，這就錯了，你我都該來成全這職事的工作。每週主的僕人所傳講的，乃是為著成全我們，好建立我們，目的乃是為著我們都能一同有分於這職事的工作，以達到基督的豐滿。所以該看重你那一分的工作，正如看重主的僕人的工作。你們若說主的僕人應當看重工作，不應當荒廢時間，當切記：你們都是主的僕人。你怎樣看主的僕人，也當怎樣看你自己。神怎樣對保羅說，也怎樣對你說。每一個肢體都從主那裏有所得著，好將屬靈的生命供應人。

靠主忠心到底

「你們若靠主站立得穩，我們就活了。」這句話的意思乃是說：「你們若不因諸般的逼迫和患難而灰心，不讓退後的人領你們走錯路，我們就活了。」聖經裏曾多次說到「站住」，但和這裏所說的「站立得穩」，有點不同。(希臘文對「站住」和「站得穩」，有不同的說法)。以弗所書第六章中的「站住」，是說到「站在主所安排的立場上、崗位上。」但是在帖撒羅尼迦前書第三章八節中，使徒所用的「站得穩」，乃是另一個字，意思是說：「不因諸般患難而搖動，在各種遭遇中能站立得穩。」主僕人的生命，乃是聯於主百姓的站住。我們都該忠誠到一個地步，主的百姓和主一同往前的時候，對於我們就是生命，主的僕人一切的工作，都等於我們的忠誠。

主為我們捨命，為我們作成了一切，我們不應當讓任何苦難叫我們失去對主的忠誠。當你為主的緣故受苦，被引誘要離開主時，你當記住說：「不！我不能得罪主，不只祂是我的生命，我也是祂的生命。」我們就是祂捨了一切的明證。主的愛放在我們裏頭，這愛就是捨了一切的明證。愛叫祂為我們犧牲了一切，這愛叫保羅為弟兄捨命，但願這愛在我們中間繼續增長。

末了讓我們都說：「你們若靠主站立得穩，我們就活了。」

一九五五年十二月八日 史百克在台灣台南教會所釋放的信息

生命的活水

「你若知道神的恩賜，和對你說給我水喝的是誰，你必早求祂，祂也必早給了你活水‥‥‥。人若喝我所賜的水就永遠不渴；我所賜的水，要在他裏頭成為泉源，直湧到永生。」(約四10、14)

「人若渴了，可以到我這裏來喝。信我的人‥‥‥從他腹中要流出活水的江河來‥‥‥。」(約七37-39)

「我是阿拉法、我是俄梅戛、我是初、我是終。」(啟二十一6)

「一道生命水的河‥‥‥口渴的人也當來；願意的都可以白白取生命的水喝。」(啟二十二1、17)

若是我問你們剛才所讀的這些聖經，所論到是甚麼，我想你們都會說，那是論到「水」。若你這樣說，那不過是只說對了一半，認真說這些聖經不是論到「水」，雖然每一處都是提到關於「水」的事，但都不是一般人說的水。你們注意看究竟在論甚麼。若是你們再讀一遍，你會發覺每處都是講到「生命的水」，或者說「活水」。這「活水」與一般人所說的水大不相同。

世界的水

我想你們都知道，無論在中國，或者別的地方，有的人會因飲水不慎而致於死命。水中無論含有毒或是細菌，都能致人於死。因此對於飲水的衛生問題，大家都得留心。在地球上有的地方因為水中缺乏生活所必須的元素，所以那地方的居民生病非常痛苦。他們對於這一種水可以叫人生病還不大知道。若是你們到過一個極其寒冷的冰天雪地的國家，你們就會發現那裏的居民患著一種咽喉病。這就是因為水中缺乏了某種元素而引起的。所以那裏的人，一定要在那種死水中另加上一些東西，好讓它變成一種可飲的活水。剛才讀過的幾處聖經，就是討論到這個問題。這些聖經不只是論到普通的水，更是論到「活水」的。

我們都知道「水」和「生命」的關係非常密切，人的身體最需要的就是水。我們若是斷了糧還可以活幾天，但是斷了水就不行。我們一定要用水來維持生命，所以水也就是人類生存的標記。但是在主看來：神所賜的水與我們普通所喝的水又有很大的分別。你看主耶穌對那撒瑪利亞的婦人怎樣說呢？她一生中天天都得來到雅各井來打水，就是因為那井的水不能使她真正得著滿足。她不會因為喝過一次就不再喝了。她今天喝了明天還要再喝。在那一章聖經裏，我們讀出來，那個婦人就是過這種乾渴得不著滿足的生活，她雖然試著要從這個世界中得著滿足，但是始終得不著滿足。

解決乾渴的生命水

我想主耶穌遇見這個婦人，也可稱是一件奇事，我們都知道主耶穌所作的事都是出於聖靈的引導。我想在那一天早晨祂曾求過父神帶領祂，祂或許作過這樣的禱告：「父阿！求你今天繼續引領我，若是有人感覺有甚麼缺乏，求你領我到他那裏去，或者是把他領到我面前來。」當祂這樣向前走路的時候，祂必須經過撒瑪利亞。到了午正，祂走得很疲倦了，便坐在井旁休息。那時祂的門徒進城買食物去了。當祂等候門徒時，便來了一個婦人到井旁打水。自然神知道那婦人的光景和生活，神也知道那婦人一直在尋求滿足，卻是得不著。

於是神憐憫她，將她帶到祂兒子面前。那一天主耶穌的禱告得著了答應，並且解決了她的問題，給了她活水，使她不再乾渴，因為祂所賜的活水在她裏頭成為泉源，直湧到永生。從這件事我們可知不是外面有沒有井的問題，乃是裏面的問題。當你感覺世界不能使你滿足的時候，主耶穌就要在你的心裏給你完全的滿足。

活水的泉源

這些道理可以說是很簡單的，我盼望你們都曉得，因為這件事說出了基督徒生活的真實意義。我今天所以要說這一段話，乃是因為在我心中還有更多的話要說。我們剛才讀了約翰福音第四章，接著又讀了第七章，在第四章裏，耶穌對那婦人曾這樣說：在每一個信祂的人，在他裏頭都有一口井，可以天天取用，並能滿足個人隨時的需要。到了第七章，我們就看見這件事的另一方面。在那裏耶穌不再說一個泉源了，乃是說：「信祂的人，從他裏頭要流出活水的江河來。」你們看見麼，有了第四章的經歷才能帶進第七章的經歷。你若自己裏面尚未得著，你就不能把它送給別人。若是要有活水的江河流出來，你就必須先在裏面得著它。所以約翰福音第四章，乃是說出我們個人對主的經歷，而第七章就是說出我們向著主的服事。

現在我要說出這件簡單的事，主耶穌說：「凡信祂的人在他裏頭都有一個泉源、都有了活水。」對於這個我們真能領會麼？我們都到過主耶穌面前，我們的罪已得了赦免。我們也有了不再受審判的應許，也有了得上天堂的應許，但你們真知道裏頭有一個泉源的意義麼？我們看見主耶穌這話的意思，是指著信祂的人要受聖靈說的。聖靈住在你們裏面，像泉源一樣成為你們取不盡用不竭的生命源頭，這就是說你們裏面不只有生命，而且這生命要你們裏面顯出豐滿來。 

自己先經歷，才能服事人

第一，你們必須在生命中已經感覺到滿足，你們所有的問題已得著了解答，你們知道聖靈住在你們裏面是怎樣一回事。這實在是一件大情事。對於那撒瑪利亞婦人的意義太大了。耶穌說：她已經有過五個丈夫，她現在且已有了第六個，只是還不是她的丈夫。這些都表明她的年紀不算太輕，她試著要尋求滿足，但是她的滿足，她的「同居者」都被分手或死亡奪去了，破壞了她的滿足的盼望。她是一個想盡了方法欲求滿足而仍舊失望的婦人。但是現在因為接受了主耶穌的話，便得著滿足。她遇見久已盼望的彌賽亞，便趕緊的到城裏去，對眾人說：「你們來看：這裏有一個人將我素來所行的一切的事，都給我說出來了，莫非這就是基督麼？眾人就出城往那裏去，後來他們聽到了耶穌的話，便對那婦人說：現在我們信，不是因為妳的話，是我們親自聽見了。」我想全城的人對於那位婦人已往失望的生活都很熟悉，他們想：若是那樣的婦人，還能找到滿足，其中必定有它的道理，我們必須看看她是怎樣得著滿足的。她實在作了一個好的見證。因為她已經得著了生命，所以她就對於別人發生了大的影響。別人看見她的光景就要問說：「是的，妳已經得著我們所需要得著的。請告訴我們妳是怎樣得著的，我們也要照樣去得。」像這個婦人的光景，就是基督徒生命的開始。這婦人在裏頭得著了一個泉源，就好像江河般地從她流到別人的身上，使別人也得著生命。這是告訴我們說：「我們自己必須先有經歷，然後才能服事人。」

經歷和服事是一件事的兩面，因為這兩處聖經都是提到這一件事：「信的人」。第四章說：「信祂的人先要在他裏頭得著一個泉源。」第七章說：這同一個人也要「有活水的江河流出來。」這不是說出兩個不同的基督徒，乃是說出同一個的人。

今天早晨我們每一個人都該問你自己說：在我這裏是真的麼？第一，我真曉得裏頭的泉源的意義麼？也真曉得從世上的死水到裏頭的活水有何等大的改變麼？每一個基督徒都該回答說：我曉得你所講的是甚麼意思，並且也有了經歷，但是在另一方面每一個基督徒也該有流出活水江河的經歷。這兩個經歷應當發生在同一基督徒的身上。請記得：你所已經得著的，別人也要尋找。在我們裏頭的活水應當從我們往外流的，讓別人也因著我們得著生命。所以我們不論到那裏去，都應當在我們後面留下生命的水。

受咒詛的世界

現在我再要較深入的說出這件事；我想你們大家都知道舊約耶利哥的故事。你們記得當以色列人渡過約但河進入迦南地時，他們遇見了頭一個最大的攔阻，就是耶利哥城。我不去說耶利哥是怎樣被毀的。但是請你們注意，在耶利哥城被毀以後，耶利哥就受了咒詛。當時約書亞叫眾人起誓說：有興起重修這耶利哥城的人當受咒詛。所以耶利哥城受了咒詛。但是多年以後，耶利哥又是被重建，到了先知以利沙的時候。有一天耶利哥城的人對以利沙說：這城的地勢美好，只是水質惡劣，我們雖然勞苦耕種，但是果實不熟而落，使我們的勞苦都成徒然。

我們不能從樹上採到成熟的果子，乃是因為水是死的，不是活的水。我不再告訴你們以利沙怎樣治好那裏的水。但是我剛才所說的，恰好說明這件事。自從亞當犯了罪以後，一切受造之物都受了咒詛，神說：「地必為你的緣故受咒詛，從那天起直到今日，咒詛就臨到了一切受造之物。」我們怎樣知道發生這件事呢？那個撒瑪利亞婦人，就是一個好的例證。你在這被咒詛的地上無論作了多少，你總不能得著滿足。你盡力的作，甚至花上一生的時間去作，死亡總是隨著進來把你所作的都結束了。你們永不能從你們辛勞的工作裏得著充分的酬報，因為咒詛臨到了大地，所以這世上從未有人覺得完全滿足。這世界的光景就好像耶利哥的樹木一樣，人把所有的力量都花在地裏，並且用盡智慧來栽培，到開始看見結實，就在滿懷盼望和期待中說：好的，我們可要得享勞苦的成果了。

不料，所有的果子都不熟而落，到頭來仍是一無所得，那就是這個的光景。不論你在這世上作了甚麼，其結果總是失望。有些人把所有的花在今生上，最後仍是失望而死。你們知道因為已有咒詛臨到這一受造世界。

無罪的成為罪，為我們除去咒詛

但是現在讓我們再來看另外的一幅圖畫，在耶路撒冷城外的那座小山上，我們看見在那裏有一位掛在十字架上，我們知道祂是誰。從新約裏我們看見祂為甚麼被釘十字架，為甚麼那只才活了三十三歲的青年人要被除去，你們看見祂正當盛年，在祂前面應當還有許多年日可以大有所為，然而僅活了三十三年，才為神作了三年工，而今祂從生存之地被剪除了。祂的門徒對祂所有的盼望和祂所承諾的所有的應許，認為都落空了。他們不明白事情為甚麼會是這樣？祂的門徒們是何等失望。他們認為這些事不應當臨到祂身上，他們原是將所有的盼望、等候和將來都聯於在祂身上。

然而祂竟死了，這是甚麼意思呢？我們看見新約聖經裏記載說：「神使那無罪的成為罪。」(林後五21)「祂為我們受了咒詛。」(加三13)祂作甚麼呢？祂擔當一切受造之物當受的咒詛，在祂自己身上實現了那咒詛所含的意義，那就是說：生命在還不該結束的時候，就結束了。當死亡不該臨到的時候，死亡來臨了。那本當由我們和一切受造之物應受的咒詛，祂正在代我們受著。當父神轉過臉不看祂的時候，神的兒子喊著說：「我的神，我的神！為甚麼離棄我。」這就是因為祂為我們成了咒詛，在祂裏面並非靠祂的十字架，咒詛既被挪去，死亡也被廢除。所以祂能賜生命活水，並且現今聖靈能以降臨，因為罪、死亡、審判都已經被對付，然後就有生命進到我們裏面。

你們或者還記得彼得前書開頭的話說：「願頌讚歸於耶穌基督的父神，祂曾照著自己的大憐憫，藉耶穌從死裏復活，重生了我們，叫我們有活潑的盼望。」這是說出了如何才使我們裏面領受活水，怎樣才有活水的江河可以從我們裏面流出來，乃是由於相信耶穌基督為我們成為罪，替我們受了咒詛。

活水的健強和醫治

在我結束以前，我還要說兩件事：我們已看見這活水表明新鮮的生命，並表明完全的滿足。它還表明另兩方面的意義。就是從神得著的生命裏存著的大能。我們一喝這活水就覺得剛強，神的能力進到我們裏面，因著這個能力，我們能一步一步往前，從前我們所不能作的事，現在能了。使徒保羅這樣說過：「藉著祂的靈，叫你們裏面的人剛強起來。」(弗三16原文)聖靈是生命的靈、能力的靈，祂在我們裏面也是神的權能，人有了這活水就健強。

你們記得：在聖經末了講到一件事，它給我們看見了一幅生命水的河的圖畫，在這邊與那邊有生命樹，樹上的葉子乃是為醫治萬民，萬民從這葉子裏得著健強。我們略略知道那件事的意思。當這生命的水流入民中時，就起了一種變化，它醫治屬靈的疾病和軟弱，使我們成為靈裏健強的人。

主耶穌已經勝過了死亡

在新約聖經裏，有一個大章專講到主耶穌復活生命的事，那是非常奇妙，是我們眾人不易全然明白的一章聖經。我開始讀那章聖經大約已經有五十多年了，我曾多次講論它，但是那章聖經仍有許多是我所不懂的。我想在我今生是不會弄懂的。你們要問說是那一章，那就是哥林多前書第十五章，無論甚麼時候，你們要去讀它，也就同意我剛才所說的話。那裏所講有好些事一定要等到我們長成後才懂得。

但是我們卻明白那一章結尾的話。現在大家請看哥林多前書第十五章五十四節：「這必朽壞的，總要變成不朽壞的，這必死的，總要成為不死的；那時經上所記，死被得勝吞滅的話就應驗了。死阿！你得勝的權勢在那裏？死阿！你的毒鉤在那裏？死的毒鉤就是罪，罪的權勢就是律法。感謝神！使我們藉著我們的主耶穌基督得勝。」

現在請注意這一章奇妙的聖經怎樣結束。第五十八節：「所以我親愛的弟兄們！你們務要堅固不可搖動，常常竭力多作主工，因為知道你們的勞苦，在主裏面不是徒然的。」你們看這又把我們引回到我們所舉舊約聖經中的那個例子。那些人在地上勞苦盡力耕種，以求得些結果，卻都落了空。一無所獲，白白勞苦了一番。為甚麼這樣呢？乃是因為水中有了死亡。在哥林多前書第十五章說出：在主耶穌裏勝過了死亡。所以使徒說：「弟兄們！你們喜歡怎樣作，就盡力去作好了，你們要常常竭力多作工，你們的勞苦不是徒然的，沒有死亡會來奪去你們勞苦的果效，因為主耶穌已勝過了死亡。」

生命的果子要存到永遠

你們記得主耶穌對祂門徒所說的那件事麼？祂說：「不是你們揀選了我，是我揀選了你們，並且分派你們去結果子，叫你們果子常存。」(約十五16)你們的果子不會不熟而落。這生命所結的果子是要存到永遠。

要知道我們在主裏面的勞苦和所結的果子要存到永遠，這事豈不叫我們受到激勵麼？這些全靠著在我們裏面的活水。你們若對於我所說的還沒有聽懂，讓我說：這些不是我的話，乃是主耶穌的話。祂親自說：「信我的人從他裏面要流出活水的江河來。」你們懂得麼？讓別人知道從你裏面有活水的江河流出來，你所到的地方，都有生命從你裏面往外流，那你就是真正有功用的基督徒了。但願主使這件事成為我們每一個人的實際。

一九五七年在台灣基隆教會所釋放的信息

活信

活在書信裏的保羅

「我們豈是又舉薦自己麼？豈像別人，用人的薦信…寫在我們的心裏，被眾人所知道，所念誦；不是寫在石版上，乃是寫在心版上。」(林後三1-3)

使徒保羅在歷史上是一位最偉大、最會寫信的人。在歷史中我還未曾發現有一位像使徒保羅那樣會寫信的。這麼多的世紀，人都是在那裏讀他的書信。世界上的人越來越多；聖經銷售的範圍也越來越廣；所以讀他書信的人，也就越過越更加多了。

保羅是最大寫信的人，他也懂得怎樣寫書信。請記住：凡是保羅所寫的東西，都是以書信的方式寫的。保羅並沒有坐下來，為著某一個題目寫一本書。他所寫的不過是書信。他的書信所以能夠有這樣大的影響力，對於人有這樣大幫助，必定有一個原因。今天早晨我在這裏只能說出兩三點原因來：第一，我們從保羅的書信可以看見保羅這人對於別人是何等的關心。他把別人的事一直放在他自己的心上，他不以僅僅在口頭上告訴人一點點知識而滿足。他覺得他的生命是聯在一起的。所以保羅對於別人的幸福是特別的關心。

當保羅說：你們就是「活信」的時候，他的意思就是說：若我們稱為「活信」的話，他就要這樣對我們說：我們生命的價值，完全在乎我們對於別人關心的程度如何而決定。若我們讀過保羅的書信，我們就能夠看見保羅是怎樣的一個人。他並不是只會把別人的事情放在別人身上的人，他乃是一個當別人有事情的時候，就覺得好像是他自己的事情一樣的人。若他們中間有了問題，他就覺得好像是他自己問題一樣。他是活在他所寫的書信的對象(收信人)──就是那班在聖經中的人──裏面。所以保羅說「你們是『活信』。」

若我們的生活要像保羅的書信一樣有價值的話，我們就必須關心別人的事像保羅一樣。別的信徒並不像普通的世人一樣，他們乃是一班跟我們有密切關係的人，所以我們應當感覺他們的難處，就是我們的難處；他們的問題就是我們的問題。當我們一有問題的時候，我們總是需要得著一個解答，於是我們到處尋找，盼望我們能夠找到問題的答案。這就是保羅怎樣對待別人和他們的難處並問題的一個關心的具體的表現。

保羅跟他們的關係，乃是書信上的關係，所以他說：「你們是『活信』，你們是基督的信。」但是只有當我們的心是真正關切他們屬靈光景的時候，我們這些「活信」才有真實的價值，才能幫助他們像保羅一樣。

解決特別需要而寫的信

第二，保羅所以寫信的原因，乃是解決特別的需要。若我們讀過了保羅的書信，我們就能夠看見，每封書信都是為著解決特別的需要而寫的。在那個教會的需要是這樣，在這個教會的需要是那樣。因此他就寫了不同的書信來應付這些特別的需要。他不是寫了一封平常的書信為了應付一般普通的需要；他乃是寫了多封的書信。為了要解決各種特別的需要。

我們可以把這些話，帶到我們剛才所說的「活信」上面，那就是說：我們的生活必須能夠應付特別的需要。對於這個信徒特別的需要是甚麼？對於那一個神的兒女特別的需要又是甚麼？我們不只必須清楚，並且要能夠應付他們特別的需要。關於這樣的事，從主耶穌身上看見很多例子，主耶穌是一直要解決人那個特別的需要。我們可以從聖經中找到許多例證，好像尼哥底母、撒瑪利亞婦人，以及在畢士大池邊瘸腿的人，此外還有許許多多‥‥‥他們的故事，豈不都是說明這個事實麼？主耶穌並沒有在那裏站起來講了一篇特別的道，祂乃是在那裏集中自己，把自己擺在那特別需要的事情上。這也就是保羅的書信應付特別需要的態度。我們對於別人必須有一個特別的信息。無論那一個弟兄、或者那一個姊妹，他們有了特別需要的時候，我們必須先明白他們特別的需要是甚麼？然後我們必須設法幫助解決那個需要。這就是保羅寫所有書信的目的。所以他說：「你們是『活信』。」若我們的生活要有價值的話，那麼我們的生活就必須這樣。

實際經歷的需要寫的話

第三，保羅書信裏面所寫的東西，並不是從別的書上拿來的。(我剛才坐在你們的書報室裏，看見那裏有很多的書籍，我相信那些書籍對你們必定很有幫助，但是保羅從來沒有跑到書本中間去摘出一些要緊的話擺在他的書信裏面。)他的書信乃是他生活的表現，他這個人就在他的書信裏面。我們一直都能夠從他的書信裏面看見他這個人的為人來。正如我們能夠從一個店員所賣的東西裏面，而知道那個店員的個性怎樣；我們能夠從一個工人所作的工作而知道他是一個怎麼樣的工人。

若你到店鋪裏去買東西，店員把東西賣給你，等你回家以後，才發現那不是好東西。他賣給這壞東西，說明那個店員的壞心眼就凝固在這壞東西裏面。這也是我們在保羅書信裏面所看見的，保羅他這個人就在他的書信裏面。所以你讀過他的書信以後，你就知道他是怎樣的一種人。這就是保羅在這裏所說的，你們是「活信」的意思。他並不是在別的地方得著一點東西，然後再把那點東西送給別人；他也不是從別的書本裏面摘出一些東西，然後又把那些東西送給別人，同時他也不是從講台聽見了甚麼信息，然後又把那信息送給別人；他乃是把自己給了人家。你們是信，並不在乎你們所給的，乃是在乎你們所是的。這就是保羅書信為甚麼這樣有價值的原因，因為他不是在這裏說出一些專一的題目，他乃是把自己給了出去。

保羅這些書信都是極其要緊的。並且保羅是非常火熱的，好像剛從烘箱裏面拿出來的一樣，並不像一些東西放在櫥子裏好多天了。他每逢寫一封書信都是說明當時那真實迫切的需要。是緊急的，是必須馬上應付的。我不想也不信保羅曾寫過一封書信是放在抽屜裏面。經過一個禮拜，一個月，或者一段時間，以後才拿出來再看過一遍，然後說：「好的，現在我寄出去吧！」保羅寫書信是這樣寫的：保羅一寫完了書信，馬上交給送信的人說：「你要盡你所能的快送到那個地方，因為這件事是非常緊急的。」我相信保羅的書信都是在這種光景中發出去的。

我們是基督的那封「活信」

現在他又說：「你們是『活信』。」這必須是我們生活的一個靈。當我們幫助別人的時候，我們必須是迫切的、緊急的，不能容讓等候到明天，或者下週的，我們必須是現在、馬上、立刻就在這件事情上下工夫，就是這樣才使保羅的書信那樣有價值。此外保羅還知道他所寫的信，是怎樣的一封信，若我們是基督的那封「活信」的話，我們也應當這樣。

在馬尼拉的時候，有一天，我曾對弟兄們說過這樣的話：「當我年前在台灣的時候，我第一次看見弟兄姊妹穿福書背心，那時給我得著一個很深的印象。以後就有人要我穿上一件福音背心，我說：對不起，我不能穿這個。他們看著我，我想，他們也許會認為我感覺穿福音背心是羞恥的事，所以他們就等候我的解答。我說是這樣：「若我穿了福音背心，那麼我就是說了不真實的話了，因為我不懂得上面說的是甚麼，我更不懂得上面寫的是甚麼。若我穿上了福音背心，而有人來問我說：你的福音背心上面寫的是甚麼？那我只好說你不要問我，因為我根本就不知道。」

一個「活信」就是這樣，我們是「活信」就不容許我們說不懂得的話。我們不能把它當作職業，而擺在背後，我們必須有真實的生活。我們必須知道我們說的是甚麼。若我那天穿上福音背心，而有人來問我背心上面寫的是甚麼的時候，那我就要跑掉，因為那個時候我不知道這背心說的是甚麼。

我想現在你們懂得我的意思：「活信」不是人家把甚麼擺在我們身上：「活信」乃是人在裏面知道我們是甚麼。願主使我們都成為「活信」。

一九五七年在台灣桃園教會所釋放的信息

信心的試煉

教會歷史的比喻

「有一天耶穌和門徒上了船，對門徒說：我們可以渡到湖那邊去。他們就開了船。正行的時候，耶穌睡著了，湖上忽然起了風，船將滿了水，甚是危險。門徒來叫醒了祂，說：夫子，夫子！我們喪命喇！耶穌醒了，斥責那狂風大浪，風浪就止住，平靜了。耶穌對他們說：你們的信心在那裏呢？他們又懼怕，又彼此說：這到底是誰？祂吩咐風和水，連風和水也聽從祂了。」(路八22-25)

主耶穌和祂的門徒在這裏所遭遇的事，不過是一個表號，這是教會歷史的一個比喻。我相信使徒們在多年以後，還都記得這個故事。從屬靈的方面來看，許多年來在他們身上所發生的這類事情，不止一次。我們就來看這件事。

八件事

在這四節聖經中，都包含了許多豐富，我預備在這裏點出八件事來。但是我不能都詳細的來講論每一點；若是這樣，就需要更多的時間，但是我們沒有這樣多的時間，所以只能說出這八件事的重點：

第一，我們首先來看「主耶穌」；我們需要知道，主耶穌到底代表甚麼呢？主耶穌就是代表那屬乎神的。對於這一點，我有許多話可以說，但是受了時間限制，不能詳細說了，請你們記得主耶穌就是代表那屬神的就可以了。我相信大家都同意我的說法。在這世界中，主耶穌一直是代表那屬乎神的。在這世界中除了主耶穌以外，從來未曾有過甚麼事物能夠確確實實是屬乎神的。在這世界中也沒有一件事是這樣真實的能代表神。我們所看的第一件事，就是主耶穌在這世界上乃是代表那屬乎神的。

第二，我們再來看「門徒」；在第二十二節裏，說出「耶穌和門徒」。門徒就是預表教會的一班人。他們是代表在這世界中屬乎神的一班子民。這一班門徒，乃是教會的中心，教會是從他們開始，因此門徒是預表教會。

第三，就是說出「海」；在聖經中「海」一直代表「人的世界」。我盼望我能把海說得詳細一點。

我們看了三件事：一看過了代表屬乎神的就是基督；二也看過了有一班人就是門徒，他們代表教會；三還看過了海所預表世界中的列國。現在再來看第四點，主耶穌就對教會說：「讓我們渡到列國的那邊去。」這雖然是一個比喻。但主耶穌的話實在是這個意思。主耶穌在世上時對門徒所說最後的一句話，就是「你們要往普天下去。」這裏所說的「海」既是指著整個世界的列國，那麼，主耶穌在這裏對門徒所說的話，也就是曾說的：「你們要往普天下去。」於是：「他們就開了船。」這就是說出教會在這時代中的歷程。在這時代教會一直向前行動，就是在列國中行動。

惡者要毀滅屬神的人

第五，有一件事發生了：「在海上忽然起了暴風。」這是甚麼意思呢？我信在這個風暴的後面，是有了惡者的勢力。也許有人會說，這是我們想像的。但有一件事可以引證我所以這樣說。在有一次，那就是馬可福音第四章所記載的，也有同樣事情發生，主耶穌就斥責風浪說：「平靜吧！平靜吧！」那裏所用「平靜吧！」的字眼，與用「在污鬼身上」的字眼是一樣的。祂對污鬼說：「你們安靜吧！你們要把嘴摀起來。」就是主耶穌對風浪所用的那個字眼。因此我信在暴風後面就是惡者的權勢。那惡者要作甚麼呢？牠是要來攻擊毀滅在世界中那屬乎神的。主耶穌是屬乎神的，祂與教會同在。因此惡者就來攻擊教會，目的要毀滅主耶穌和屬於祂的教會。風暴就是要在世界中把屬神的人毀滅。這一點是非常清楚，也是非常簡單。

真實信心的學習

第六，主耶穌在船上睡著了，在這環境中主耶穌好像離開了他們一樣，門徒就呼求主說：「夫子！我們喪命喇！你不顧麼？」好像主耶穌離開他們了，不管他們所有的遭遇似的。「主耶穌睡著了。」從教會歷史中看來，當神的子民遭遇到難處時，主耶穌真像不管他們似的。似乎主讓祂的子民留在難處裏面而不管他們。這是第六點。

第七，門徒來叫醒了主耶穌，祂醒了，斥責那狂風大浪，風浪就大大平靜了。主耶穌對他們說：「你們的信心在那裏呢？」這點是說，主容讓這件事發生目的是要我們看見我們的信心在那裏。我信主的確是睡著了，我也信主的確知道將要發生的事，但祂並沒有作甚麼。祂所以不作，目的是要給他們一個機會讓他們學習信心的功課。門徒真信主耶穌是神的兒子麼？若真信主耶穌是神的兒子，他們就不會害怕，不會怕他們被淹死。整個世界所有的污鬼，都不能毀滅神的兒子，照樣整個世界黑暗權勢，也都不能毀滅主的教會。這班門徒真這樣相信麼？明顯得很，他們並沒有這個信心。所以這是他們必須學習的一個大功課。這整個故事的重點，就是主耶穌教導他們學習這個真實信心的功課。

第八，說出因著這一次的經歷，他們對主耶穌又有一個新的發現。注意這裏末了的話說：「他們又懼怕又希奇，彼此說：這到底是誰？連風和海也聽從祂了。」整個事情的終結，就在於他們發現說：「主耶穌究竟是誰呢？」

此外，還要加上一點。當主耶穌還沒有釘十字架以前，祂對父的禱告，曾說了這樣的話：「我與他們同在的時候，因你所賜給我的名保守了他們，其中除了那滅亡之子，中間一個也不會滅亡的。」(約十七12)我們能把這節聖經擺到故事裏來：「我保守了他們，他們中間一個也不會滅亡。」

教會受試煉

我們再看路加所寫的第二卷書。路加寫了兩卷書，第一卷就是「路加福音」，說出主耶穌開頭一切所行所教訓的，直到祂被接上升的日子為止。而「使徒行傳」就是路加寫的第二卷書。在「使徒行傳」裏路加告訴我們：在主耶穌被接上升以後，祂繼續作了些甚麼事。在使徒行傳裏，這個故事又在屬靈的意義上再次重演。主耶穌在聖靈的位格裏又降臨了，五旬節時教會產生了，藉著聖靈主耶穌與他們同在，從那天開始，教會進到世界裏去，就行走在列國當中，遭遇了大的暴風、狂風和大浪攻擊主的教會，藉著邪靈的能力，整個的世界都全力來攻擊神的教會，想要毀滅教會。

因此，教會就被帶到地上，在那裏教會的信心受到嚴重的試驗，使徒開始被關在監牢裏，主的僕人司提反也殉道了；希律王殺了雅各，因為看見這事能討猶太人喜歡，所以又把彼得下在監裏。風暴開始了，一個接著一個。我信那時的教會，是在信心的試煉中。我們在使徒行傳裏看見門徒常常呼喊主耶穌，要主耶穌幫助他們。那時教會聚集禱告，在風浪中呼喊主耶穌。有一次他們在禱告中曾引用舊約詩篇的話說：「外邦為甚麼爭鬧，萬民為甚麼謀算虛妄的事，世上的君王一齊起來，臣宰也聚集，要敵擋主，並主的受膏者。」這就是證明我所說的一切是真實的。

主比世上任何權勢更大

「海」是主和祂這個世界，這個世界就在一種光景裏，好像風暴一樣來反對、來攻擊主和祂的教會。在這個時候，教會向主呼喊。他們的信心受到嚴重的試驗。但結果如何呢？主耶穌每一次都證明祂應付了這種光景。更奇妙的是每一個經歷都叫他們更多發現主耶穌是何等的偉大。我也不知道當這班門徒們到達了彼岸的時候有甚麼感想，你們也思想你們自己，當船到達了彼岸的時候，你們是怎樣想法。當我們到了榮耀的對岸時，我們就知道門徒說了甚麼話。

這是一個可怕的經歷，我們常會害怕，怕不能達到對岸，我們的信心也常常臨到快要破產的光景，但就是這樣的艱難，還是值得的，因為藉著這許多的經歷，才使我們發現了我們的主是如何的偉大，如何與我們同在。我們都能達到彼岸。一個也不滅亡，這證明我們的主比世上任何權勢更大。

信心的實際

我們把路加福音這裏的故事，拿來放在使徒行傳中，就知道這跟原初教會所發生的事完全一樣，並且這事在歷史中一次又一次的重演著。現在我們把路加福音，使徒行傳和教會歷史的經歷，都拿來擺在我們每一個人的生活裏來。這裏有主耶穌一直與我們同在，祂在我們中間是代表那屬乎神的。我們是祂的教會。我們在這個世界，在這人類的列國中常常遭遇大風浪，直到今天仍是這樣不斷地發生著。他們所指的是甚麼，在這個世界中那大風暴起來，是要反對主耶穌和祂的教會。那個黑暗權勢一直攻擊教會，盼望能毀滅那些屬乎神的，毀壞主耶穌的見證。

在我們一生當中，風浪是一直不斷的。主耶穌並沒有阻止這風浪，好像祂容讓這風浪起來。有的時候，祂好像是離開了我們一樣，好像是離得這樣遠，似乎是不顧教會了。當然，這並不是真實的離開我們。但是為甚麼主耶穌不阻止這風浪的發生呢？為甚麼在祂進船時不禱告說：「父阿！你不要讓這風浪發生」呢？祂是參透萬事的主，祂知道在這歷程中將會遭遇風暴。為甚麼我這樣想呢？因為主事先告訴祂的門徒們說：在世人中他們會遇到艱難，在世界中他們將有患難，而且為祂名的緣故，還要遭受逼迫。

歷史是我們實際的經歷

所以我們信，當主進船時，祂就知道會遭遇到風浪，但主卻到船裏去睡覺。為甚麼？主要的原因就是要他們學習信心的功課。我們在神裏能有信心，是一件非常重要的事。神所以容讓我們有許多艱苦的經歷，目的是要叫我們的信心能顯明出來。神讓這一切的事臨到我們，目的是要我們發現祂是何等奇妙的一位主。

門徒說：「這到底是誰呢？連風和海也聽從了祂。」他們因著這經歷對主耶穌有了新的經歷，新的認識。這就是主所要作的事，這就是主為甚麼容讓艱苦臨到我們的原因。但是永遠要記得主的話說：「在他們中間沒有一個滅亡的。」這是何等的奇妙。「我又賜給他們永生，他們永不滅亡。」雖然有時候，我們也曾想到我們是否會滅亡，但當我們渡到了對岸的時候，就證明沒有一個人會滅亡，也沒有一個人會失落。主耶穌知道甚麼是我們最需要的環境。願主在這事情上賜福給我們。讓我們把祂從聖經中，從歷史中應用到我們自己的生活裏來，也使我們知道，為甚麼艱難的事臨到我們身上。

一九五七年二月二十三日下午在台灣新竹所釋放的信息

基督的活信

我們是基督的一封信

新約聖經是二十七卷所組成的，其中多以書信的形式寫成的。在歷史中，沒有一種書信能比這些書信的影響力更大。在歷史中有很多書信大家，但我不信他們所寫的書信的影響力會超過新約中的書信。兩千年來讀新約書信的人是逐時增加的。他們不只是讀這些書信，更是從這些書信中得著幫助，因而在生命上有了改變，這是何等大的影響力！在哥林多後書第三章那裏，保羅稱基督徒為「信」，這是基督徒的一個大的觀念。

「你們就是我們的薦信，寫在我們的心裏，被眾人所知道所念誦的。你們顯明是基督的信，藉著我們修成的，不是用筆墨寫的，乃是用永生神的靈寫的，不是寫在石版上，乃是寫在心版上。」(林後三2-3)

這是新約對於基督徒的思想。在這一段話中教訓我們說：「我們就是基督的一封信。」

我信我們的生活，只要有一點能像新約書信的價值，我們就覺得何等的高興！我常讀這些書信而沒有疲倦，因為在其中常有新的東西供應我，我雖然已經讀了四十年，但直到如今仍不能說我已懂得它。在這些書信中還有很多東西，是比我看得見的更多。從這些書信裏，主常給我新的供應，一面聖靈藉著它對我說話，幫助我，一面也使我能交通給別人，供應給別人，這是何等的豐富、何等的豐滿！

愛的書信

請記得：不只哥林多聖徒是使徒們所寫的「信」，我們這些蒙恩的人，更是基督的一封活的信。不是用筆墨寫的，乃是用聖靈寫的。不是寫在石版上，乃是寫在心版上，乃是聖靈在你心上寫出基督來。人讀你們的一生，就是讀基督，這是非常大的一個思想；基督徒對於這件事，也有莫大的責任！我們既是「基督的信」，我們就該注意我們如何生活：第一件事請我們注意，使徒的書信是如何開頭的，新約的一切書信，除了希伯來書──那是另有原因──以外，都是以同一方式開頭的。那就是由問安開始。每一封書信一開頭總是說：「願恩惠平安從神我們的父和主耶穌基督歸於你們。」──等等的話。這樣的問安，乃是說出著者對所要幫助的人，先有一些個人的接觸。這些書信與商業信件大有分別。

當然商業信件與愛的書信是不同的，商業信件一開始是用「某某先生」一類的詞句，然後再說一些冷冷的話。但是愛的書信就不同了。若你寫信給你所愛的人，不管你是如何開頭，我信你總不會寫「某某先生」的。你讀新約中的書信，就能發現這些信都是愛的信：說出著者心中的愛達到受信的那班人的裏面，所以是愛的書信與心的交通。

把心傾倒出來的書信

若你我是基督的活信，那麼我們對於別人，第一，就該愛，我們對於別人必須是心的交通而不是商業的關係。所以一封愛的書信，總是從個人的問安開始的。商業的信件，先寫「某某先生」。再說出要討論的事，然後用模糊不清的字跡簽了一個名字，幾乎使人認不出這封信是誰寫的。我曾接過商業的信件，卻不知道是誰寫的，那上面的簽名好像經過墨水的蒼蠅在紙上爬了一下一樣。末了又寫上了總經理，表示寫信的人身分。保羅的書信是怎樣的呢？他說：「我保羅親筆問你們安。」

保羅的信常是他自己口述而由別人替他筆錄的，但他卻使受書的人知道，這封信的確是他自己的話。所以有「我保羅親筆問你們安」等類的話。我們不要以為保羅的書信，是坐在寫字臺上寫的，若保羅的書信是他自己坐在寫字臺上的。那麼我們今天就不會有這樣的書信。我很喜歡他所寫信的方法。一封坐下來寫的信與由口述而筆錄的信有很大的分別；若你用筆來寫，你的字句就得修辭完整，這樣對於受信的人是更容易明白的。

但保羅不是這樣作法，他乃是請一個同伴來在旁邊替他記錄，而他自己卻在室內走來走去，用口說出他要對他心中之人所要說的話；所以當你讀他書信的時候，常會感到有不明白的地方，因為有時他開始說一件事，還未說完，就將轉到他所想的另一件事上，等到說過一段以後，再回來，繼續說他原來所要說那件事。

保羅的書信都是他從心裏頭說出來的話，他的說法是很奇妙的，他說話的時候，是把受信對象的這班人放在他的心目中，而他就像面對面和他們說話一樣。他越說他的心越大，最後就把心傾倒出來了。這是一封和商業的信不同的地方，愛的信乃是把心都傾倒出來；所以保羅和其他書信的作者，都是開始於問安的話。

第二，保羅總是把受信的那班人帶領起來，例如：哥林多人是在軟弱的光景中，保羅便對他們說了很不容易的，因為受信的對象屬靈的光景各有不同。所以書信的供應也各有不同特點。那麼，保羅的書信是怎樣開始的呢？他並沒有說：「你們這班在哥林多的弟兄姊妹，實在是一班屬肉體的人。我對你們的感覺不好‥‥‥。」保羅並沒有這樣說：保羅的書信一開始，就盼望他們有好的光景。若你知道哥林多信徒的真實光景，你就要希奇保羅竟會稱他們為「在基督裏的聖徒」。他這樣稱呼他們以後，他又對他們說了許多好的話。我不信那些是他對他們的方法，好叫他們來接受後面那些嚴厲的責備。

頌讚的書信

但信這是保羅寫信的原則，他寧可想到別人那好的一面，雖然有的人實在是陷在錯誤中。但他們豈不也有好的一面麼？保羅的信就是將人好的一面放在第一。但我們作工的方法常不是這樣，我們常常是只看見別人的錯誤，只想到別人的錯誤；所以該從保羅的書信中學習一個功課，就是儘可能看別人的好的一面：也要說別人的好一面。若你說得有些過分，那也總比你只注意別人的錯誤要好些，這樣你也能更多的幫助別人。在保羅的書信中，還有一個特點：就是在他的書信中，有許多的頌詞；如「我感謝我的神。」「我稱頌我的神。」‥‥‥。

在保羅的書信中的頌詞共有十九次之多。(我盼望你們能將這十九次頌詞都找出來，並讀出它的意義。這也是我介紹給你們的一個讀經的方法。)

在這書信的開頭，他頌讚神，在書信的末了，他也是滿了頌讚的靈。甚麼是「頌詞」呢？「頌詞」就是將主所當得的歸給主。在這世界中，人都將一切神當有的從神那裏偷竊過來歸給自己，祂的榮耀、祂的權柄都被人篡奪，所以基督徒應當把一切都帶回來歸給主。這些書信是給基督徒的，告訴基督徒該如何生活；這些信也是給教會的，告訴教會該如何高舉基督。基督徒是「活信」，教會也是「活信」。所以都應當有一個特點，就是頌讚主，雖然有的教會有許多的光景，使人不能頌讚主，好像哥林多的信徒，有許多紛爭的事，使人失望‥‥‥，但使徒的書信，仍是開始於頌讚；因為他們總有一些好的一面，能使我們頌讚的；即使光景很糟，但主仍是可頌讚的。一封活的信就該這樣以頌讚的靈作前題。

我們是基督的活信

「你們就是我們的薦信，在我們的心裏，被眾人所知道所念誦的。」請問當別人看見了我們的時候，我們到底給他們看見了些甚麼？他們是否會說：「這些人是何等的憂愁，他們像是喪失了一切，而甚麼也沒有得著的一般。」我想這不是基督的活信該有的樣子。「活信」應當讓眾人看見他是一個滿了頌讚的人，我曾收到一個明信片，寫信的人，把所有的地方都寫完了。末後在寫地址的地方寫著「歡樂吧！弟兄。」這就是基督的活信該有的靈。

最後，我再重複保羅的話：「你們顯明是基督的信。」「被眾人所知道所念誦的。」保羅在的那個時代，是沒有信封的，也是不能封起來的。所以都能讓別人曉得他寫的是甚麼，他託人帶的信，人人都能讀它，我們今日也該是這樣，這就是保羅所說：「被眾人所知道所念誦的。」我們不應當隱藏我們的見證、信息，和有關主耶穌的事。若是基督的信，就應當讓所有的人來誦讀。在新約中許多隱藏跟隨主的人。他們對於我們未有任何幫助，教會在尼哥底母身上沒有得著多少幫助，主也沒有從他身上得著多少榮耀。

在今天也有很多的信徒都不像是一封活的信，眾人對於他們無從知道無所念誦的，要讓所有的人都知道我們是屬誰的。主耶穌就是我們的信息，不是寫在石版上，乃是寫在我們心版上。我們乃是基督的活信，是眾人所知道所念誦的。主可能差遣我們去遠方或去近處，無論在何處，願所有的人身上看見基督藉著我們認識基督。

一九五七年二月二十四日上午台中釋放的信息

基督的活信(續)

偉大作者──聖靈

「我們豈是又舉薦自己麼；豈像別人，用人的薦信給你們，或用你們的薦信給人麼。你們就是我們的薦信。寫在我們的心裏，被眾人所知道所念誦的，你們明顯是基督的信，藉著我們修成的，不是用筆墨寫的，乃是用永生神的靈寫的，不是寫在石版上，乃是寫在心版上。」(林後三1-3)

在今天早晨我們已經看過新約聖經大部分是使徒們寫的書信，這些書信就表面說是使徒們寫的，但實際卻是出於聖靈的啟示。換一句話說：聖靈就是新約書信偉大的著者。我們也曾看過，聖靈不只寫了新約的書信，聖靈也寫了另外的一封信。我們這些蒙恩的人，就是基督的「活信」，聖靈就是這「活信」偉大的著者。祂所寫的信，就是人──信徒。這「信」不是用筆墨寫在石版上，或是紙上，乃是寫在人的心中。所以我們首先該認識的是聖靈在人的裏面寫信，你我這班信徒就是聖靈所寫的信，聖靈現在正把你當作一封信來寫。這可能是你們以前未曾想到的。若你要成為一個基督徒，活出基督徒的生活：

真實基督徒生活的開端──聖靈內住

第一件事，就是要讓聖靈進入你的心中。基督徒的生活不是做出來的，也不是接受了一些組織和教訓，而決意要作一個基督徒，就能成為基督徒的。基督徒生活的開始，就是讓聖靈在裏面活出來。今天下午在座的人中可能有人還未曾認識主，或者僅僅是對基督教發生了興趣，正在尋求主，若你是在這樣的光景中，那麼我願清楚的對你說：若你盼望成為真正的基督徒，並不在於你同意基督教的事，也不在於你決意要作一個基督徒；乃是在於你將心打開，讓聖靈進來。你可能對於作基督徒的事很有興趣，很同意也忠實，但你若未曾讓聖靈進入你的心裏，你仍然不是一個真實的基督徒，這是對於一個要作基督徒的人所遇見的最大的困難。

有很多人雖然承認自己是基督徒，也是懂得基督教的道理，但在他裏面卻沒有讓聖靈刻在心版上。當聖靈進入人的心，並住在他裏面的時候，這人才是真實基督徒生活的開始。

模成耶穌基督的樣式

基督徒生活的第二：就是聖靈進入我們心中以後，再把我們模成耶穌基督的模樣。在舊約的時候：「神說要有光，就有了光。」到了新約的時候，這光卻是照在我們裏面了。保羅說：「神樂意將兒子啟示在我心裏。」只有基督啟示在我們裏面，我們才有光。這是一句偉大的話。換一句話說：就是只有藉著聖靈，你我才開始認識基督。所以聖靈照在心裏，在我們心裏顯示基督，乃是第一件最寶貴的事。

保羅又說：「我們眾人既然敞著險，得以看見主的榮耀，好像從鏡子裏返照，就變成主的形狀，榮上加榮，如同主的靈變成的。」他的意思是要我們一直的看主，若我們完全被主佔有，我們就會變成祂的形狀，就是變成佔有我們的那一位的形狀。譬如我有一位朋友，我對他非常的欽佩，我就願意常與他在一起，常注意他的生活行動，行事為人，漸漸受了他的影響。不久人看見我的生活行為有些像他了。這些比喻就是使徒在這裏所說的話，當我們被主耶穌佔有時，聖靈就逐漸將我們模成主的形像。我們必須被主佔有，聖靈就逐漸把我們模成主的形像，我們若被自己佔有，就會像我們自己了。我不知道你是不是那麼稱為你自己？我有時真盼望任何一個人，而不像他自己。也許自己覺得你是一個了不起的人物，必須像你自己。但若聖靈進入你裏面，使你看見了主耶穌，你才覺得你自己是何等的糟糕，才看見你自己是何等可憐的一個受造之物。

曾有很多的基督徒和我交通到他們所遭遇的許多難處，我說實話，他們的難處十分之九是因著他們看自己，結果他們就成為最憂愁的人了。保羅卻要我們「看主」，我們一看主就會有改變。還有許多人的難處專看別人；他一直在看別的基督徒有甚麼錯處，這也是非常苦的事。你這樣看別人，使你自己永遠爬不起來，因為人是何等的不可靠，人犯錯永無止境的，你若一直看別人，有一天你就會像他一樣。所以不要看別人，只有看主的榮耀，才會變為主榮耀的形像。

執事

現在說出第三件事，就是「執事」，或者說「職事」。今天在基督教中，人幾乎將職事當作職業了。(按執事是指著人，職事是指著事。)人以為把一生獻上，過著傳道教導聖經的生活，便是執事了。但保羅的意思並不是這樣。他在哥林多後書第三章四節說出執事和執事的問題的時候，他很簡單的說，執事就是一個人裏面有主榮耀出來。當神的光照在人裏面，又從人裏面照出來就顯在發光的臉上，使人藉此可以看見基督的時候，這樣的人才是執事。發光的臉實在是一件奇妙的事。願主使你們帶著這樣發光的臉。世人在享樂的時候能夠歡笑，但是在歡笑的後面卻是虛空。若將享樂從他們身上取走，完全虛空了，就不能再歡笑了，所以在他們臉上看不見甚麼東西。

破碎的器皿

保羅說：「我們有這寶貝放在瓦器裏。」在原文的意思是說：「我們有這寶貝放在軟弱的器皿中。」這器皿的本身不是強壯的，乃是軟弱，被輕看的。這器皿的特性，就是容易破碎。一個器皿被人打碎了，是使人非常難過的，因為那是器皿的終局。但保羅卻說這器皿的特點，就是在於容易破碎，因為只有在破碎以後才開始有真實服事。所以保羅在說過器皿以後，接著就說出一連串的難處。這些難處所以要臨到基督徒的身上，它的目的就是要使他們破碎。

「我們有這寶貝放在瓦器裏。」(林後四7)接著又說：「四面受敵‥‥‥心裏作難‥‥‥遭逼迫‥‥‥打倒了‥‥‥身上常帶著耶穌的死‥‥‥。」(林後四8)這些都是為要叫器皿破碎。那麼以後有甚麼事發生了呢？你能看見在這笑臉的後面顯出榮耀來了。你還能記得司提反的故事麼？我信司提反若不是那樣早就殉道，他以後可能和保羅一樣。他是個年輕人，受過良好的教育，有很大的前途，實在是生命的執事，但被石頭打死了。那時他並沒有說：「我不該死，我還年輕，我受過良好的教育，難道就這樣完了麼？」不，他並沒有這樣說：你們看他的臉，他的臉像天使的臉。這就是器皿被打碎以後所顯出來的榮耀，保羅把這樣一個執事才稱作「屬靈的職事」。

屬靈的職事

屬靈的職事是在我們遭遇難處的時候才顯明。世人的臉所以能笑，完全在於倚靠屬世的享樂；但是基督徒就全然不同了。世人對基督徒說：「你們不看電影，也不跳舞‥‥‥但我們從你們身上看見，你們實在比我們快樂。」若他們是說實話，還會說：「你們還有一點東西是我們所沒有的。」是的，我們沒有別的，只有基督。

當聖靈這樣寫的時候，祂自己也就顯露出來了。你毋須決定要怎樣去作，只要讓聖靈寫在你的心中，基督的見證也就隨著出來了。我們一接受聖靈，就會像活水江河那樣豐富的湧流不住。這不是作出來的，乃是在裏面湧流出來的。這是聖靈的工作，也就是保羅所說的職事。

幾年前有一部偉大的書出版了，我信已經譯成中文，這本書名叫《肯培多馬》，是一個美國女子所寫的，書的內容是說出古時奴隸生活的光景。出版第一年就賣了三百三十萬本。有很多大人物願意給那書的著者很大的尊敬。他們說：「她寫了一本從來未有的奇妙的書。」著者聽見了覺得很驚奇，她說：「是我寫了那本書麼？不，我沒有寫那本書，乃是那本書寫了我；因為我不能停止寫，直到那書寫完了。」這個就是保羅所說的「屬靈的職事」。但不是我們所能作的，那麼誰能作呢？保羅說：「我們能承當這新約的職事，乃是出於神，一切的榮耀都歸給神。」

現在你們要知道「活信」是甚麼意思了。保羅說：「我們每一個人都該是這樣的一封『活信』。」我們大家都能成為職事。若是聖靈在你裏面、在你身上有路，祂就要把主耶穌的榮耀從你裏面照耀出來。

一九五七年二月二十四日下午台中釋放的信息
